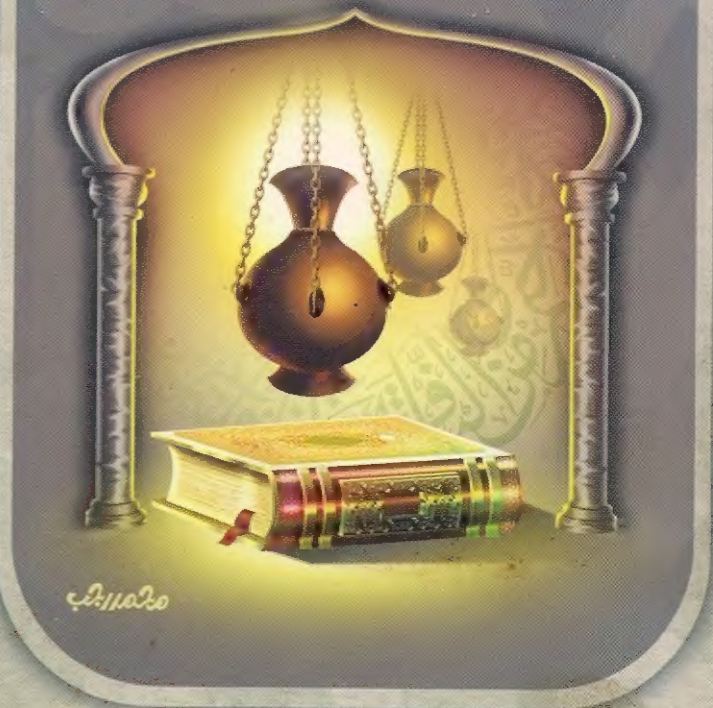


# طَرِيقُ الْوَصْولِ إِلَى بِصَاحِبِ الْكَلْمَانِ الْأَصْوَاتِ



شَيخ / فَضْيَلَةُ السَّيِّدُ الْعَالَمُ زَيْنُ الدِّينِ مُحَمَّدُ الْمَهْرَبِي  
تَحْقِيقُ وَتَعْلِيمُ

فَلَازْبُونِ عَلَيِّ بْنِ عَلَيِّ الْمَهْرَبِي

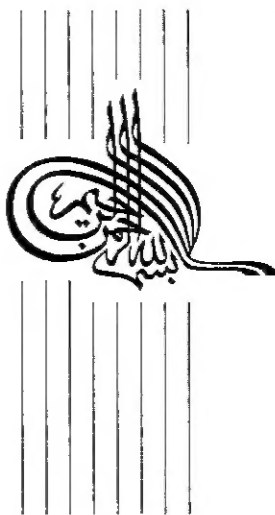
الدَّارُ الْأَكَادِيمِيَّةُ  
لِتَسْبِيرِ وَتَوْزِيعِ

الدار الأكاديمية  
لتسيير والتوزيع

طَرِيقُ الْوُصُولِ  
إِلَى  
إِفْجَاحِ الظَّالِمِ الظَّالِمِ



حقوق الطبع محفوظة للمؤلف حفظه الله  
الطبعة الثانية في الجزائر  
1428 هـ - 2007 م



رقم الإيداع: 2007-2103  
ردمك : 978-9961-934-66-1



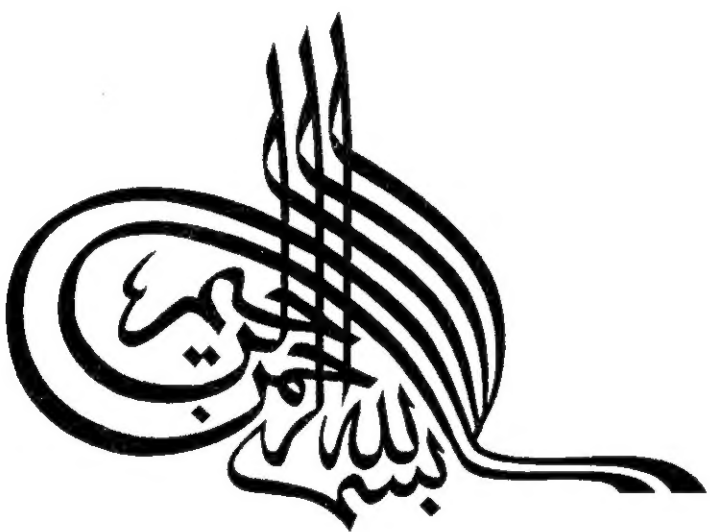
المقر : 27 حي الشيخ الطاهر، مقابل مديرية الشؤون الدينية - عناية الجزائر  
جووال : 071.25.08.36 - فاكس : 038.86.78.57  
البريد الإلكتروني: Dar\_elatharia@yahoo.fr



حي بومرمي مقابل مسجد الفضيل الورثاني - سطيف الجزائر  
هاتف وفاكس : 036.82.08.15  
البريد الإلكتروني: Dar.erkame@gmail.com



طَرِيقُ الْوَصْوَلِ  
إِلَى  
إِضْجَاحِ السَّلَكَةِ الْأَصْوَلِ  
شَرْحٌ  
فَضْيَلَةِ السَّيِّدِ الْعَالَمِ زَيْنِ الدِّينِ بَغْدَادِيِّ الْمَخْلُقِ  
مُتَفَقِّهِ وَمُعَاوِيِّهِ  
فَلَازْمُ زَيْنِ الدِّينِ عَلَيِّ الْمَخْلُقِ



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، ودعا  
.. عوته الرحيمة واهتدى بهداه ..

أما بعد:

فقد اطلعت على ما قام بتفريغه وتحقيقه وتخريج أحاديثه الأستاذ: فواز بن علي بن  
سـيـ المـدـخـلـيـ من دروس «شرح الثلاثة الأصول»، فحمدت الله على ذلك، وشكـرـتـ  
. أـسـتـاذـ ماـ بـذـلـ مـاـ جـهـدـ فـيـ الإـخـرـاجـ؛ـ فـإـنـ عـمـلـاـ كـهـذـاـ لـيـسـ بـالـأـمـرـ السـهـلـ،ـ وـقـدـ أـذـنـ لـهـ  
. سـعـيـ فـيـ الطـبـعـ مـتـىـ تـسـنـىـ لـهـ ذـلـكـ،ـ كـمـاـ أـذـنـ لـهـ فـيـ التـسـجـيلـ وـالتـفـرـيـغـ؛ـ لـيـسـتـفـيدـ مـنـهـ  
. بـ الـعـلـمـ،ـ وـبـ الـأـخـصـ الـذـيـنـ يـؤـمـونـ دـوـرـةـ الشـيـخـ؛ـ عـبـدـ الـلـهـ بـنـ مـحـمـدـ الـقـرـعـاوـيـ رـحـمـهـ  
. زـمـنـ فـيـ مـسـتـوـاهـمـ،ـ وـبـالـلـهـ التـوـفـيقـ ..

وصلـىـ اللـهـ عـلـىـ سـيـدـنـاـ مـحـمـدـ وـعـلـىـ آـلـهـ وـصـحـبـهـ ..

وكتب ذلك الفقير إلى عفوريه

**زيد بن محمد بن هادي المدخل**

١٤٢٠/٨/١٠

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## المقدمة

إن الحمد لله، نحمده، ونستعينه، ونستغفره، وننحوذ بالله من شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا، مَنْ يهدِهُ اللَّهُ فَلَا مُضِلَّ لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ ..  
وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله ﷺ.  
أما بعد:

فإن أولى ما يتناقض فيه المتنافرون، وأحرى ما يتتسابق في ميدان سباقه المتسابقون:  
ما يكفل للعبد الحياة ال�نيئة في دينه ودنياه، وذلكم هو العلم النافع والعمل الصالح،  
اللذان لا سعادة للعبد إلا بهما، ولا فوز ولا نجاة في الآخرة إلا بإقامتهما على الوجه الصحيح.  
وما كان العلم والعمل قريين، وعلى طريق واحد لا يفترقان؛ كان أشرف العلوم  
على الإطلاق: علم التوحيد الذي هو حَقُّ الله على العبيد.  
وأولاها بالاهتمام والعناية بها على وجه التمام ما ألفه الإمام المجدد محمد بن عبد الوهاب -رحمه الله- «الأصول الثلاثة»، التي حَوَّلت من أصول الدين المهمة، والقواعد  
العظيمة الجمة، المؤيدة بالأدلة من الكتاب والسنة، ما يسهل على الطالب المبتدئ حفظها،  
ولا يستغني الراغب المتهي عن فهمها.

وهذه الرسالة «الأصول الثلاثة» وإن كانت صغيرة في حجمها، إلا أنها كبيرة في معناها، قد اهتم بها العلماء حفظاً وتحقيقاً، وشرعاً وتعليقاً، وتناقلها طلاب العلم اللاحق عن السابق.

ومن قام بشرح الرسالة المذكورة: شيخنا العلامة الفاضل: زيد بن محمد بن هادي - خلي - حفظه الله - ضمن شرح دروس أقيمت في «دورة الشيخ عبد الله بن محمد القرعاوي - رحمه الله - العلمية الأولى»<sup>(١)</sup> عام (١٤١٥هـ) في منطقة جازان، وبالتحديد في

(١) هو عبد الله بن محمد بن حمد القرعاوي النجدي: من منطقة القصيم في نجد، له نشاط كبير في الدعوة إلى الله، ونشر العقيدة الصحيحة، ولاسيما في منطقة الجنوب حيث أثمرت هذه الدعوة ونجحت، ولد - رحمه الله - في شهر ذي الحجة سنة (١٣١٥هـ) في مدينة عُيْنَة، وقد توفي والده قبل ولادته بشهرين، نشأ يتيماً في كنف أمه وعمه، تربى منها على تعلم المبادئ الفاضلة والغافل والطهارة وحفظ القرآن، اشتغل في أول حياته بالتجارة، ثم انتقل إلى طلب العلم، سافر إلى الهند سفريتين، ثم تنقل بين مدن المملكة يطلب العلم، فمن بُرِيَّة إلى مكة المكرمة، والمدينة النبوية، والرياض، والأحساء، وقطر، بل تَعَدَّ ذلك إلى خارج الجزيرة العربية، فذهب إلى العراق، ومصر، والشام. ثم بعد ذلك بدأ بدعونه الإصلاحية، فتوجه إلى الجنوب، فاستوطن بصامطة، وجعلها مركزاً لدعوته، فبدأ يدعو الناس إلى تقوى الله، وإلى التمسك بمذهب السلف الصالح بالحكمة والمواعظ الحسنة، وكان يجمع حوله الطلبة، فاجتمع إليه عدد كبير من الراغبين في العلم، فجلس يُقرئهم القرآن، والتفسير، والتجويد، والتزحيم، والحديث، والفقه، والفرائض، وبعض علوم اللغة العربية.

واتجه إلى القرى المجاورة لمدينة «صامطة»، وفتح بها الكثير من المدارس، وعين طلبه الأول مدرسين بها أمثال الشيخ حافظ الحكمي - رحمه الله - حيث يقول عنه: «إنه أحد تلامذتي، لكنه فاقد في العلم شأوا بعيداً». وكان يحضر للمدارس جميع ما يلزم الطلبة من كتب ودفاتر وغيرها على نفقته الخاصة، وأيضاً يخرج إلى القبائل بنفسه في بعض الأيام، حتى أقبل الناس على طلب العلم على يديه، وامتدت مدارس الشيخ من منطقة تهامة إلى منطقة عسير، فقد فتحت فيها المدارس الكثيرة، وعين الشيخ من كبار طلبه مدرسين بها.

ومن أهداف دعوته: إصلاح العقيدة في النفوس، وزرع الإسلام الحق في نفوس الشباب المسلم، وإرشاده إلى الطريق الصحيح، فكان المجتمع قبل ذلك في جهل وخرافات فكون الشيخ - رحمه الله - طلبة أقوىاء في عقيدتهم يُوجّهُون الناس، ويدعوهم إلى الله، فتكللت جهوده بالنجاح، =

مدينة صامطة -عَمَّرَها الله بطاعته-، فجاء شرّه سهل العبارة، مشرق الديباجة، يعالج كثيراً من القضايا التي تمس حياة المسلم في جانب العقيدة، والسلوك، والمنهج السليم في العلم جملة وتفصيلاً.

فقمتُ -ولله الحمد- بتسجيل هذه المادة على هيئة دروس، فكانت أربعة عشر درسًا ألقيت في مسجد المكتبة السلفية، ثم قمتُ بتفریغها، والتعليق على موضع منها،

وأصبح كثير منهم يُؤَدَّونَ الفرائض في أوقاتها.

وفي آخر حياته أصيب بمرض ألم به، نقل على أثره إلى مدينة الرياض، وأدخل المستشفى المركزي، وفي يوم الثلاثاء الثامن من شهر جمادى الأولى من سنة (١٣٨٩هـ) توفي -رحمه الله- عن عمر يناهز (٧٣) سنة قضتها في خدمة العلم وطلبه، ونشره بين الناس.

وبعد -رحمه الله- إماماً من أئمة الدعوة الإسلامية في القرن الرابع عشر الهجري، لاسيما في منطقتي «همامة، وعسير» حيث كانت مهد دعوته، رحمه الله وأسكنه فسيح جناته.

انظر كتاب: الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي حياته وأثاره (ص ٣١-٣٥) باختصار لشيخنا زيد بن محمد المدخلي، وكتاب: الشيخ عبد الله القرعاوي ودعوته في جنوب المملكة (ص ١٢) للسهلي.  
قلت: وهذه الدورة أسست في عام (١٤١٥هـ) في المكتبة السلفية الخيرية بصامطة باسم: «دورة الشيخ عبد الله بن محمد القرعاوي -رحمه الله- العلمية»، فقد كانت هذه الدورة بداية توأمة طيبة في نشر الدعوة إلى الله، ونشر العقيدة الصَّحيحة حيث اشتملت على الدروس العلمية النافعة، مثل: القرآن الكريم، والتفسير، والتجويد، والحديث، والفقه، والفرائض، وبعض علوم اللغة العربية، والتي قام بتدريس هذه المواد من طلبة الشيخ عبد الله بن محمد القرعاوي -رحمه الله- أمثال:  
- فضيلة الشيخ العلامة أهmed بن يحيى النجمي: الداعية إلى الله في المنطقة الجنوبية، والمدرس في المعهد العلمي بصامطة سابقاً.

- فضيلة الشيخ العلامة زيد بن محمد المدخلي: الداعية إلى الله في المنطقة الجنوبية والمدرس في المعهد العلمي بصامطة سابقاً، وغيرهم من لهم قدم راسخة في العلم.  
وبحمد الله أثمرت هذه الدعوة ونجحت، وكان لها القبول، وخاصة عند طلبة العلم، وهي ما زالت مستمرة في عطائها سنوياً، فالحمد لله أولاً وأخراً.

ـ تحرير الآيات والأحاديث، وترجم بعض العلماء الوارد ذكرهم في ثنايا الشرح،  
ـ تعريف بالفرق بحسب الحاجة، كل ذلك موجود في هاشم الشرح، ثم قمتُ بعرضها على  
عص الإخوة -جزاهم الله خيراً-، فقاموا مشكورين بالتصويب والتعديل، ثم كانت العرضة  
ـ حيرة على شيخنا -جزاه الله خيراً- فصوب وعدّل، وحذف وأضاف ما رأه مناسباً.

وسميتها -بمشورة شيخنا:-

### « طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول »

وقد استأذنته في طبعه ونشره؛ لنعم الفائدة به، فأذن لي -مشكوراً- بالموافقة كما هو  
ـ موجود في الصفحة الأولى، وسيتبع هذا الشرح اللطيف -إن شاء الله- شرح بعض المتون  
ـ عميق كـ «القواعد الأربع، وكشف الشبهات، والأصول الستة، ومسائل الجahلية،  
ـ ركتاب التوحيد» جهيناً لشيخنا: زيد بن محمد بن هادي المدخلـي -وفقه اللهـ، أسأل اللهـ  
ـ حكـرـيمـ أن يـسـرـ إخـراجـهاـ، وـيـنـفعـ بـهاـ جـاءـ فـيهـ مـنـ بـيـانـ تـصـحـيـعـ الـاعـتـقـادـ السـلـفـيـ وـالـنـهجـ  
ـعـنـيـ كـذـلـكـ.

اللهم اجعل عملي كله صالحاً، ولو جهـكـ خـالـصـاً، ولا تجعل لأحد فيه شيئاً.

وصلى الله على نبيه وعبدـهـ مـحـمـدـ، وـعـلـىـ آـلـهـ وـصـحـبـهـ وـسـلـمـ.

كتبـهـ

فوازـبـنـ عـلـيـ بـنـ عـلـيـ المـدـخـلـيـ

ـهـ ١٤٢٠/٨/١

## ترجمة موجزة لمؤلف المتن

**الإمام محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله -**

هو الإمام المجدد، والداعية الناصح، والمجاهد العظيم: محمد بن عبد الوهاب رحمه الله تعالى - ابن سليمان الوهبي التميمي.

ولد هذا العالم الجليل في بلدة العيينة سنة (١١٥ هـ)، نشأ في أحضان أسرة فاضلة، فأبواه عالم كبير من علماء نجد المعروفين وقضاة العيينة، وجده سليمان علم نجد في زمانه، ومن المشهورين بالفقه والفتوى.

حفظ الإمام محمد بن عبد الوهاب - غفر الله لنا ولهم - القرآن الكريم دون بلوغ عشر سنين، وكانت له مشرفة في فنون كثيرة: في التفسير، والحديث، والعقيدة، والفقه، والوعظ، ورحل في طلب العلم في ضواحي نجد وإلى مكة، وقرأ على علمائها، ثم رحل إلى المدينة النبوية فقرأ على علمائها كذلك، كما رحل إلى بغداد فاستفاد وأفاد، وأمر ونهى، وأوذى فصبر، فجعل الله له فرجاً وخرجاً، وكان الشيخ رحمه الله - قد وهبه الله فهماً ثاقباً، وقدرة على الحفظ، وصبراً على القراءة والتحصيل.

ولما توفي والده أخذ يعلن جهراً بالدعوة السلفية، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويدعو أهل البدع والغواية بالحكمة والموعظة الحسنة أن يرجعوا إلى طريق الهدایة، فأوذى أشد الأذى. وصبر أجمل الصبر، وقد شَدَّ أزره الولاة من آل سعود رحمهم الله - كما هو مُفصَّل في كتب ترجمته، وقويتها شوكته، وذاع خبره.

وله مؤلفات نافعة منها: كتاب التوحيد الذي هو حق الله على العبيد، وأصول الإيمان، والأصول الثلاثة، ومحتصر زاد المعاد، ومحتصر الإنصاف، وكشف الشبهات» وغيرها كثير.

مات - رحمه الله تعالى - في أواخر سنة (١٢٠٦هـ) عن إحدى وتسعين سنة قضاهَا  
في ميدان العلم والجهاد والدعوة، فرحمه الله رحمة واسعة، وأجزل له الأجر والثواب؛ إنه  
سميع مجيب، والحمد لله رب العالمين.  
وصلَّى اللهُ وَسَلَّمَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ ..



## ترجمة موجزة لشارح هذا المتن «الأصول الثلاثة»

فضيلة الشيخ : زيد بن محمد بن هادي المدخلي

هو الشيخ الفاضل والعالم الجليل زيد بن محمد بن هادي المدخلی صاحب المؤلفات الجليلة، والخطب البلاغية، والدروس المأثورة - حفظه الله -، ولد بقرية الرکوبه عام (١٣٥٧ھ)، نشأ بها، وبدأ الدراسة بها، ثم التحق بمدرسة «صامطة» السلفية، وفي عام (١٣٦٨ھ) لحق بالشيخ حافظ في «بيش»، وقرأ عليه مع الطلاب المتعربين، وعندما فتح المعهد العلمي في «صامطة» التحق به، وتخرج فيه عام (١٣٧٩ھ / ١٣٨٠ھ)، فالتحق بكلية الشريعة بالرياض وفيها تخرج عام (١٤٨٤ھ / ٨٣)، عين مدرساً بالمعهد العلمي في «صامطة» قبل تخرجه، وما زال يدرس به حتى أحيل إلى التقاعد في (١٤١٧ھ / ٧).

أنشأ أول مكتبة سلفية خيرية في مدينة «صامطة» عام (١٤١٦ھ) تضم ما يزيد على أربعة آلاف كتاب، جعلها في خدمة طلاب العلم الذين يأowون إليها من كل مكان. لا يخلو مجلسه من طالب علم يطلب العلم على يديه، أو مستفتٍ يطلب الإجابة على فتواه، وله مشاركات في الدعوة إلى الله في منطقة «جازان» وفي خارجها، وعن طريق الهاتف وعبر وسيلة الإنترنت في دول الخليج العربي وأوروبا وأمريكا وغيرها من الدول في أيام الحج، ودروسه لا تزال مستمرة - والحمد لله - حيث يقرأ عليه في المختصرات والمطولات.

بعد الرجل الثاني في منطقة جازان في العلم والفتوى والدعوة إلى الله بعد شيخه:

أحمد بن يحيى النجمي - أمد الله في عمرهما -، وله مؤلفات كثيرة.

ومن مؤلفاته المطبوعة :

١- الحياة في ظل العقيدة الإسلامية.

٢- الأجرية السديدة على الأسئلة الرشيدة (١-٨).

- ٣- شرح القصيدة اهانة شيخه حفظ بن أحمد حكمي - رحمة الله .
- ٤- الفنان الندي شرح منظومة السبل السوية لفقه السنن المروية (٩-١) .
- ٥- المنهج القويم في التأسي برسول الکریم ﷺ .
- ٦- مجموعة رسائل .
- ٧- قطوف من نعوت لست .
- ٨- الإرهاب وثره السيئة على الأفراد والأمم .
- ٩- المنظومات الحسن والديوان المبigh (١-٢) .
- ١٠- الجهد المبذول في تنوير العقول بشرح منظومة وسيلة الحصول إلى مهنت .
- أصول (١-٣) .
- ١١- أسباب استقامة الشباب وبواتع انحرافهم .
- ١٢- وجوب ستر الوجه والكففين .
- وغيرها كثير وما زال في عطاته ودعوته إلى المنهج السلفي - بزرك الله فيه وفي حهوده ، وأمد الله في عمره على طاعته .-



## الدرس الأول

«بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ» [١].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه واتبع هدائه.

أما بعد:

فإنَّ هذا الكتاب المسمى بـ«الثلاثة الأصول» من خير الكتب في العقيدة للمسلمين عموماً ولطلاب العلم خصوصاً، يستوي في الحاجة إليه المبتدئ والمتوسع في العلم. معنى ذلك: أنه لا يستغني عنَّا حَوَاءً أحدٌ من طلبة العلم، بل ولا أحد من المسلمين المكلفين، فهو جدير بالحفظ وفهم المعنى، وجدير أيضاً بالعلماء والمربيين لاسيما في مسائل الاعتقاد - أن يكون البدء به في معرفة عقيدة الإسلام قبل أي كتاب آخر يبدأ به. ثم بالقواعد الأربع، وكشف الشبهات، وكتاب التوحيد<sup>(١)</sup>، ثم بعد ذلك العقيدة الواسطية، ثم الحموية، ثم التدميرية<sup>(٢)</sup>، فالطحاوية<sup>(٣)</sup>، وهكذا كتب السنة بعد ذلك التي هي ضمن السنن، أو كتب السنة التي صُنفت على انفراد، وهذا إن شاء الله تعالى - من طالت به الحياة وهو يطلب العلم، فسيجد هذه الكتب أمامه في المستقبل بحول الله وقوته، [١] وقول المصنف - رحمه الله -: «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»<sup>(٤)</sup> البدء بالبسملة

(١) وثلاثتها للإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الرحيم - رحمه الله -.

(٢) للإمام المجددشيخ الإسلام ابن تيمية - رحمه الله -.

(٣) للإمام أبي جعفر أحمد بن محمد الطحاوي - رحمه الله -.

(٤) قال ابن جرير: «وقد استقر عمل الأئمة المصنفين على افتتاح كتب العلم بالبسملة، وكذا معظم كتب الرسائل». الفتح (١٤/١).

والحمدلة هذا من حسن الأدب، ومن الغهم من المؤلفين للأسباب التي تكون فيها قضاء الحاجات.

وفي الحديث الثابت عن النبي ﷺ أنه قال: «كُلْ أَمْرٌ ذِي بَالٍ لَا يَبْدُأُ فِيهِ بِحْمَدِ اللَّهِ فَهُوَ أَقْطَعُ»<sup>(١)</sup>. أي: قليل البركة، فإذا قلت: باسم الله. أو قلت: الحمد لله. وشرعت في موضوع ما؛ فقد سلكت مسلك العلماء في الأدب.

عندما يريد أحد أن يؤلف تأليفاً، أو يكتب خطاباً، أو ينسج خطبة ونحو ذلك يبدأ بذكر الله، ويُشَيَّ بالصلوة والسلام على رسول الله، ثم بعد ذلك يشرع في المقصود. وعلى هذا مشى أئمة التأليف، ومنهم الشيخ محمد بن عبد الوهاب رحمه الله الذي ألف هذا الكتاب؛ لأنك إذا قلت: «بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ»؛ فالمعنى أي: أبدئ عملي هذا وتأليفي متبركاً باسم الإله، المستحق للألوهية وحده دون سواه، الموصوف بصفات الكمال والجلال، ومنها صفة الرحمة العامة، وصفة الرحمة الخاصة.

صفة الرحمة العامة التي دل عليها قوله تعالى: ﴿الرَّحْمَن﴾.

وصفة الرحمة الخاصة بالمؤمنين التي دل عليها قوله تعالى: ﴿الرَّحِيم﴾.



«اعلم» [٢].

### الشرح

[٢] ثم شرع المؤلف في المقصود وافتتحه بصيغة الأمر: «اعلم»؛ للدلالة على التنبيه

(١) أخرجه ابن حبان (١/١٧٣)، وأبن ماجه (١/٦١٠).

قال النووي: «قال أصحابنا: يستحب أن يذكر اسم الله تعالى على كل أمر ذي بال، وكذلك يحمد الله تعالى في كل أمر ذي بال؛ للحديث الحسن المشهور فيه» شرح صحيح مسلم (١٣/١٨٦).

وطلب الاستعداد لما سيلقى على السامع والقارئ بعد كلمة «اعلم»؛ لأنه لا يستوعب الكلام ويستوعب ما يلقى وما يقال إلا من انته واستيقظ، وجمع أمره، وألقى السمع؛ فإنه يستوعب ما يُقال من التوجيه، وتفصيل الأحكام، وبيان الحلال والحرام، وسماع الموعظة، وتفصيل الدرس إلاً بالاستماع والاتصال.

ثم أتبع التنبية بالدعاء لكل قارئ ولكل سامع، وهو أسلوب من أساليب العلامة الذين يهمهم شأن الإسلام والمسلمين، ويحبون الخير لمبتغي الخير حيث قال:



«رحمك الله» [٣].

### الشرح

[٣] «رحمك الله»: أيها القارئ، أيها السامع المستفيد، ثم شرع في المقصود. وهو: بيان أن من الواجب على كل مسلم ومسلمة أن يتعلموا هذه المسائل التي نص عليها بقوله:



«أنه يجب علينا تعلم أربع مسائل» [٤].

### الشرح

[٤] «أنه يجب علينا تعلم أربع مسائل» أتى بها أولاً على سبيل الإجمال أربع: ليتطلع القارئ والسامع إلى تفصيل هذه الأربع، وما أحوج الناس إلى فهمها، وبالأخص طلاب العلم؛ ليَعْلَمُوهَا، وَيُعَلَّمُوهَا سواهم؛ ليفوز بالأجر الوفير.



## «الأولى: العلم» [٥].

## الشرح

[٥] «المسألة الأولى: العلم»: والعلم المراد به: العلم الشرعي، وهو ما جاء في كتاب الله تعالى، وفي سنة رسوله ﷺ، وبينه العلماء الربانيون من أصحاب العقيدة السلفية<sup>(١)</sup> والمنهج السليم في كل باب من أبواب العلم.

وهذه الكلمة مجملة جاء تفصيلها فيما بعدها، فكأن سائلاً سأله: ما المراد بالعلم الواجب؟ لأن العلم منه ما هو واجب، لا يغدر أحد بجهله، ومنه ما هو فرض كفاية، ومنه ما هو فرض عين، فهذه الأربع المسائل - التي الأولى منها العلم - واجبة ولازمة لكل مسلم ومسلمة.

\* \* \*

«وهو معرفة الله» [٦].

## الشرح

[٦] «وهو معرفة الله»: فسر العلم بأنه معرفة الله، أي: أنه يجب على المسلم والمسلمة أن يعرف - كل واحد - ربّه بذاته وأسمائه وصفاته وأفعاله، وأنه: «لَيْسَ كَمِثْيَهُ شَوْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١].

وأن يعرف العبد بأن الله - تبارك وتعالى - هو خالقه ورازقه، والمتصرف في أمره بل وفي الكون كله، وهو المستحق لأن يعبد وحده دون سواه، وكل عبادة صرفة لغيره فهي عبادة باطلة، وصاحبها مشرك بالله.

(١) معنى «السلفية» نسبة إلى السلف الصالح، وهم أصحاب رسول الله ﷺ، والتابعون لهم، والسائلون على منهجهم إلى يوم الدين.

وأن يؤمن بأن له الأسماء الحسنى والصفات العلا التي جاءت في كتاب الله وفي سنته رسوله ﷺ، وقد أمرنا الله تعالى أن تكون لنا الأسماء والصفات وسيلة في دعائنا وتضرعنا إليه، فقال: ﴿وَلِلّٰهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا مَا لَيْسَ يُحِدُّونَ فِي أَسْمَائِهِ سَيُبَحِّرُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. فمن عرف الله تعالى حق المعرفة، وأمن به، وقدره حق قدره، فأقام فرائضه، وأدى الواجبات، وامتثل المأمور، واجتنب المنهي، وأحل الحلال معتقداً حله، وحرّم الحرام معتقداً تحريمها، وهو في كل ذلك يرجو رحمة ربّه، وينجح في عقوبته طيلة حياته؛ فهو المؤمن حقاً، له من ربّه مغفرة وأجر عظيم.

\* \* \*

«ومعرفة نبيه» [٧].

### الشرح

[٧] «ومعرفة نبيه»: من الواجبات التي لا يُعذر أحداً بجهلها: معرفة النبي ﷺ، ومعرفة ما جاء به النبي ﷺ لا يكفي المسلم والمسلمة أن يقول كل واحد منها: أنا أعرف رسول الله بأنه محمد بن عبد الله. لا يكفي هذا، ولكن يعرف بأنه مُرسَل من عند الله، أنزل الله عليه كتاباً هو الفرقان، وأمره بتبيانه، وأمره بدعاوة الأمة إلى الاعتصام به، وما جاء به نبيه محمد ﷺ من سنته الكريمة.

\* وعليه فتنحصر معرفة النبي ﷺ في الأمور التالية:

- ١ - معرفة شخصه، فهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم، وهاشم من قريش، وقريش من العرب، والعرب من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل - عليه وعلى نبينا صلاته وسلامه -.
- ٢ - محبته فوق محبة النفس، والمال، والوالد، والولد.

٣ ومحبة ما جاء به <sup>بِعَيْنَةٍ</sup> جملةً وتفصيلاً.

٤ - العمل بذلك رجاء رحمة الله، وخشية عقوبته.

\* وقد ذكر العلماء بالتبوع والاستقراء لشهادة «أن محمداً رسول الله» ستة شروط :

- الشرط الأول: الاعتراف برسالته واعتقادها باطنًا بالقلب.

- الشرط الثاني: النطق بذلك والاعتراف به باللسان.

- الشرط الثالث: المتابعة له في العمل بما جاء به أمراً ونهياً وتحليلاً وتحريماً.

- الشرط الرابع: تصدقه في كل ما أخبر به من الغيوب الماضية والمستقبلة.

- الشرط الخامس: محبته أشد من محبة النفس والمال والولد والوالد والناس أجمعين.

- الشرط السادس: تقديم قوله على قول كل أحد والعمل بسته.

وقد أوحى الله تعالى إلى نبيه <sup>بِعَيْنَةٍ</sup> أن يبلغ الأمة عموم رسالته؛ فإنها ليست خاصة

١) وقد نظمها شيخنا زيد المدخلـي بقوله:

|                                                  |                                               |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ومن نصوص الشرع حقاً فهمت                         | بريشـوط ستـة قد علمـت                         |
| بشرـوعـة الـهـادـي يـقـيـنـا بيـنـا              | برـهـا اعـتـرـاف فـاعـتـقـاد باـطـنـا         |
| بـهـا صـرـيـحـاً فـانـطـقـوـهـا تـفـلـحـوا       | برـثـانـي نـطـقـ بـالـلـسـانـ وـاضـحـ         |
| فيـ الـأـمـرـ وـالـنـهـيـ بـلـاـ مـانـعـةـ       | برـثـالـثـ الإـحـسـانـ فـيـ الـمـاتـابـعـةـ   |
| أـسـوـتـاـنـاـ الـمـخـتـارـ سـيـدـ الـوـرـيـ     | برـثـارـبـ الـتـصـدـيقـ فـيـمـاـ أـخـبـرـاـ   |
| دـلـيـلـهـاـ فـيـ السـنـنـ الـمـأـرـوـيـةـ       | برـثـامـسـ الـمـحـبـةـ الشـرـعـيـةـ           |
| بـالـسـنـةـ الـغـرـاءـ سـيـلـ منـ فـهـمـ         | ـقـوـالـهـ قـدـمـ كـذـاكـ فـاعـتـصـمـ         |
| وـالـمـعـنـىـ حـقـقـ يـاـ وـرـيـثـ الـمـؤـتـمـنـ | ـوـذاـ هـوـ الـشـرـطـ الـأـخـيـرـ فـاعـلـمـنـ |

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

بالعرب، وإنها هي رسالة عامة شاملة لكل من بعث النبي ﷺ وهم على وجه الأرض من عرب وعجم، وذكر وأنشى، وحر وعبد، وقاص ودان، بل وإنس وجن؛ حيث قال تعالى: ﴿فَلْ يَرَأُوهَا النَّاسُ إِلَيْ رَسُولِ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا﴾ [الأعراف: ١٥٨]. وكلمة «الناس» تشمل جميع الأناسي.

وأكد الله هذا المعنى في قوله: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا﴾ [سبأ: ٢٨]. وكلمة «كافة» تفيد العموم، فلا يخرج عن رسالة النبي ﷺ أحدٌ من الأمة الذين بعث النبي ﷺ وهم على وجه الأرض.

وأكد النبي ﷺ هذا العموم وهذا الشمول بقوله: «والذي نفس محمد بيده، لا يسمع بي أحدٌ من هذه الأمة -يهودي أو نصراوي-، ثم يموت، ولم يؤمن بالذي أرسلت به؛ إلا كان من أصحاب النار»<sup>(١)</sup>.

فدعوى اليهود، ودعوى النصارى، ودعوى من يدعي أنه يعبد الله بكتاب سابق للفرقان بعد نزول الفرقان، ومن أنزل الله عليه الفرقان؛ فدعواه باطلة، وهو كاذب في هذا الادعاء؛ لأنَّ الله ﷺ جعلَ هذا الفرقان مُهيمناً على جميع الكتب، وجعلَ النبي ﷺ خاتماً لجميع الرسل والأنبياء، ولا يجوز لأحد أن يتبعَد إلاً ما شرع النبي ﷺ، الذي لا ينطق عن الهوى.

\* \* \*

«ومعرفة دين الإسلام بالأدلة» [٨].

### الشرح

[٨] وأما «معرفة دين الإسلام بالأدلة»: فهذا باب واسع؛ لأن دين الإسلام يندرج تحته جميع التكاليف القولية والفعالية، والظاهرة والباطنة، فإذا أطلق دين الإسلام؛ فهو

(١) أخرجه مسلم (١٣٤/١).

ـ سـ لـ كـ لـ مـ كـ لـ فـ اللـ هـ بـ هـ عـ الـ إـ لـ سـ وـ اـ جـ نـ مـ نـ الفـ رـ اـ ئـ ضـ وـ الـ وـاجـ بـاتـ وـ الـ منـهـيـاتـ ،ـ وـغـيرـ  
ـ ثـ مـنـ التـكـالـيفـ الشـرـعـيـةـ الـتـىـ خـلـقـ اللـهـ مـنـ أـجـلـهاـ عـالـمـ إـلـاـنسـ وـعـالـمـ اـجـنـ [ـأـلـ عمرـانـ:ـ ١٩ـ].ـ فـحـصـرـ ماـ تـدـينـ بـهـ الـأـمـةـ خـالـقـهـاـ  
ـ بـ حـثـهـ:ـ (ـإـنـ الـدـيـنـ عـدـ اللـهـ الـإـسـلـمـ)ـ [ـأـلـ عمرـانـ:ـ ١٩ـ].ـ فـحـصـرـ ماـ تـدـينـ بـهـ الـأـمـةـ خـالـقـهـاـ  
ـ بـ رـئـهاـ فـيـ إـلـاسـلامـ،ـ أـيـ:ـ فـيـ جـمـيعـ تـعـالـيمـ إـلـاسـلامـ الـتـيـ أـتـىـ بـهـ رـسـولـ إـلـاسـلامـ.  
ـ وـأـخـبـرـ اللـهـ بـعـدـ أـنـ أـرـادـ أـنـ يـعـبـدـ اللـهـ بـدـيـنـ غـيرـ دـيـنـ إـلـاسـلامـ؛ـ فـعـبـادـتـهـ باـطـلـةـ،ـ  
ـ رـفـوـلـهـ مـرـدـودـ،ـ فـقـالـ:ـ (ـوـمـنـ يـبـتـعـ عـيـرـ إـلـاسـلامـ دـيـنـاـ فـلـنـ يـقـبـلـ مـنـهـ وـهـوـ فـيـ الـأـخـرـةـ مـنـ  
ـ خـيـرـيـنـ)ـ [ـأـلـ عمرـانـ:ـ ٨٥ـ].ـ فـخـسـرـ الـمـبـطـلـونـ مـنـ الـيـهـودـ وـالـنـصـارـىـ وـغـيرـهـمـ مـنـ يـدـعـوـنـ بـأـنـ  
ـ هـ شـرـائـعـ لـابـدـ أـنـ يـقـيمـواـ تـلـكـ الشـرـائـعـ وـتـلـكـ الـعـبـادـاتـ الـتـيـ يـدـعـوـنـ بـأـنـهـ مـأـمـوـرـوـنـ بـهـ فـيـ  
ـ تـورـاـةـ وـفـيـ إـنـجـيلـ،ـ وـيـدـعـوـنـ أـنـ هـذـاـ الـقـرـآنـ إـنـاـ أـنـزـلـ عـلـىـ الـعـرـبـ،ـ فـهـوـ خـاصـ بـهـمـ غـيرـ  
ـ تـمـ لـغـيرـهـمـ،ـ وـهـذـهـ دـعـوـيـ باـطـلـةـ،ـ أـبـطـلـهـاـ اللـهـ بـعـدـهـ فـيـ آيـاتـ مـتـعـدـدـاتـ بـذـكـرـ عـمـومـ رسـالـةـ  
ـنـبـيـ بـعـيـدـ وـشـمـوـلـهـاـ،ـ وـأـبـطـلـهـاـ النـبـيـ بـعـيـدـ بـقـوـلـهـ:ـ (ـلـوـ كـانـ مـوـسـىـ حـيـاـ بـيـنـ أـظـهـرـكـمـ؛ـ مـاـ حـلـلـ  
ـ لـأـنـ يـتـبـعـنـيـ)ـ (١ـ).

— 1 —

«الثانية: العمل به» [٩].

الشرح

[٩] المسألة الثانية: «العمل به»: أي: بالعلم، وهذه من المسائل المهمة: لأنَّ العمل شرارة العلم، فمن علم، ولم يعمل بعلمه؛ فهو آثم، عَرَض نفسه لأعظم الخطر كمثل اليهود

(١) هذا جزء من حديث أخر جه الإمام أحمد (٣٣٨)، والدارمي (١٢٦)، وكتاب السنة (١٢٧) (٥٠).  
 قال الألباني: «حديث حسن، إسناده ثقات غير مجalloٰ وهو ابن سعيد فإنه ضعيف، ولكن الحديث حسن، له طرق أشرت إليها في المشكاة (١٧٧). ثم خرجت بعضها في الإرواء (١٥٨٩)».

ومن تشبه بهم، ويترتب على فعله أشد الوعيد.

وهذا قال علماً نا - رحمة الله -: «مَنْ فَسَدَ مِنْ عِلْمِنَا فَفِيهِ شَبَهٌ مِنَ الْيَهُودِ، وَمَنْ فَسَدَ مِنْ عُبَادَنَا فَفِيهِ شَبَهٌ مِنَ النَّصَارَى»<sup>(١)</sup>.

وبیان ذلك: أَنَّ الْيَهُودَ أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ نَافِعًا هِيَ التُّورَةُ، فِيهَا هُدَىٰ وَنُورٌ، فَحَرَّفُوا وَبَدَّلُوا؛ لَأَنَّهُمْ لَا يُرِيدُونَ أَنْ يَعْمَلُوا بِنَصْوصِ التُّورَةِ كَمَا أَنْزَلَهَا اللَّهُ تَعَالَى عَلَى مُوسَى تَعَالَى، فَفَسَدُوا وَاسْتَحْقَوُا مِنَ اللَّهِ تَعَالَى الغُضَبَ، فَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ؛ لَأَنَّهُمْ عَلَمُوا لَمْ يَعْمَلُوا، وَمِنْ عِلْمِ مُحَمَّدٍ تَعَالَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الْكِتَابِ وَالسُّنْنَةِ، ثُمَّ لَمْ يَعْمَلْ بِهِ؛ فَقَدْ تَشَبَّهُ بِأُولَئِكَ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ، وَفِي الْحَدِيثِ: «وَمَنْ تَشَبَّهَ بِقَوْمٍ فَهُوَ مِنْهُمْ»<sup>(٢)</sup>. أَيْ: يَسْتَحْقُ العَقُوبَةَ كَمَا اسْتَحْقَوُا العَقُوبَةَ، وَعَقُوبَةُ كُلِّ جَانِبٍ بِحَسْبِ جُرْيَتِهِ، وَبِحَسْبِ جَنَاحِهِ عَلَى نَفْسِهِ.

إِذْن؛ فَالوَاجِبُ أَنْ يُتَّبَعَ الْمُسْلِمُ الْعِلْمَ بِالْعَمَلِ. كُلُّمَا فَقَهَ مَسْأَلَةً مِنْ مَسَائِلِ دِينِ الْإِسْلَامِ عَمِلَ بِهَا؛ لِيَكُسبَ الْأَجْرَ الْوَفِيرَ، وَيُؤْدَى الْفَرَائِضُ، وَيُؤْدَى الْوَاجِبَاتُ، وَيَبْتَدَعُ عَنِ الْمُحْرَماتِ، كُلُّ ذَلِكَ عَمِلٌ سَبَبَهُ الْعِلْمُ، فَالْعِلْمُ مَفْتَاحُ الْلَّبَرِ، وَبَابُ لَكْرِ خَيْرٍ. وَمَنْ حُرِمَ الْعِلْمَ حُرِمَ الْخَيْرَ كُلَّهُ؛ لَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَرْسَلَ الرَّسُولَ بِالْعِلْمِ، وَأَنْزَلَ الْكِتَبَ بِالْعِلْمِ، وَقَالَ النَّبِيُّ تَعَالَى: «إِنَّ الْعُلَمَاءَ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ، وَإِنَّ الْأَنْبِيَاءَ لَمْ يُوَرِّثُوا دِيْنًا وَلَا دَرَهَمًا، إِنَّمَا وَرَثُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَحَدَهُ؛ أَحَدَ بِحَظْ وَافِرٍ»<sup>(٣)</sup>.

(١) ذكره ابن تيمية عن سفيان بن عيينة وغيره في «اقتضاء الصراط المستقيم» (١/٦٧)، وابن كثير في تفسيره (٢/٣٥١)، وال蔓اوي في فيض القدير (٥/٢٦١).

(٢) آخرجه أبو داود (٤/٤٤).

(٣) هذا جزء من حديث عن كثير بن قيس، قال: «كُنْتُ جَالِسًا عِنْدَ أَبِي الدَّرَدَاءِ فِي مَسْجِدِ دَمْشُقَ، فَأَتَاهُ رَجُلٌ، فَقَالَ: يَا أَبَا الدَّرَدَاءِ، أَتَيْتَكَ مِنَ الْمَدِيَّةِ، مَدِيَّةِ رَسُولِ اللَّهِ تَعَالَى حَدِيثٌ يَنْعَنِي أَنِّي تَحْدَثَتْ بِهِ عَنِ النَّبِيِّ تَعَالَى. قَالَ: فَهَا جَاءَكَ تَجْبَرَةً؟ قَالَ: لَا. قَالَ: وَلَا جَاءَكَ غَيْرَهُ؟ قَالَ: لَا. قَالَ: فَإِنِّي سَعَيْتُ

غير أنَّ العلم الذي يُثمر العمل الصالح لا يحصل للإنسان من ذكر وأنشى إلا إذا نذلت الجهود في تحصيله، وصَحَّت النية فيه، واهتمَّ به المسلمين والمسلمات، وبذلوا جهودهم، فعلى قدر بذل الجهد يحصل العلم ويكتسب.

وأمَّا التفاسِعُ، وطاعة النفس في شهواعها في لهو وغفلة؛ فهذا سبب من أسباب الحرمان، فالنفس كما وصفها الله أمَّارة بالسوء.

فالسالكون طرق العلم الشريف هم الذين اختاروا لأنفسهم -بعد فضل الله ومتنه عليهم- أشرف الطرق وخير الأعمال وأزكاهَا؛ لأنَّه لا يمكن لأحد أن يحسن عملاً إلَّا إذا سبقه العلم، والمراد به العلم الشرعي الموروث من الكتاب والسنة، ومن حسن حظ الأمة أن يجدوا من ينبههم على ذلك، ويعينهم على ذلك، ويضم جهده إلى جهودهم؛ إماً بالتعليم، وإماً بالدلالة على الخير، والترغيب في هذا الفضل وفي هذا الشرف العظيم سابقًا ولاحقًا، ويكتفي فيه أن الله -بارك وتعالى- أشاد بالعلم والعلماء: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَوْا﴾ [فاطر: ٢٨].

﴿يَرْفَعُ اللَّهُ أَلْذِينَ آمَنُوا بِنَحْنُ نَسْكُمُ وَالَّذِينَ أَثْوَرُوا الْعَمَرَ دَرَجَتُهُ﴾ [المجادلة: ١١].

واعتبر الله -بارك وتعالى- العالم مبصراً، والجاهل أعمى في قوله تعالى: ﴿أَنَّكُمْ يَعْلَمُونَ أَنَّمَا أَنْزَلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ أَحْقَى كُنْتَ هُوَ أَعْمَى إِنَّمَا يَنْذَكِرُ أُولُو الْأَيْمَنِ﴾ [الرعد: ١٩].

فانظروا الفروق الواضحة الظاهرة بين العالم المبصر وبين الجاهل الذي يتَّخِبِطُ في

رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يقول: مَنْ سَلَكَ طرِيقًا يلتَمِسُ فِيهِ عَلَيْهِ؛ سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ طرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ. وإنَّ الملائكة لتضع أجنحتها رضًا لطالب العلم، وإنَّ طالب العلم يستغفر له مَنْ في السَّماءِ والأَرْضِ، حتى الحيتان في الماء، وإنَّ فضل العالم على العابد كفضل القمر على سائر الكواكب، إنَّ الْعُلَمَاءَ ورثة الأنبياء، إنَّ الأنبياء لم يُورِثُوا دينارًا ولا درهماً، إنَّما وَرَثُوا الْعِلْمَ، فَمَنْ أَخْذَهُ: أَخْذَ بِحُظْنِ وَافِرٍ». آخر جه أبو داود (٣١٦/٣)، والترمذى (٣٧٤/٧)، وأبن ماجه (١١/٨١)، وصححه الألبانى في صحيح سنن ابن ماجه (١/٤٣).

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

دنياه إن عمل عملاً لا يُميز بين صواب وخطأ، ولا صحة وبطلان، وما ذلك إلا نتيجة الجهل الذي سببه البعد عن مجالس العلم وحلقات العلماء الربانيين.

ومما جاء في الترغيب في العلم الذي يثمر العمل الصالح قول النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «مَنْ سَلَكَ طرِيقًا يلتَمِسُ فِيهِ عَلَيْهِ سَهْلًا لَهُ طرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ».  
وفي رواية: «سَلَكَ اللَّهُ بِهِ طرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ»<sup>(١)</sup>.

وهذا الوعد الكريم خص الله به السالكين طرق العلم، الذين يلتمسون فيها العلم النافع الذي يثمر العمل الصالح، الذين يرجون من ورائه رضا الله وجنته في دار كرامته، ويخشون عقوبته وأليم عذابه، فالمؤمن دائمًا وأبدًا بين الخوف والرجاء.

فالعمل العمل بالعلم؛ فإنه ثمرته، وإذا علم العبد شيئاً، وعمل به؛ فإنه يتم عمله بدعة غيره ليعلم ويعمل بقدر طاقته وغاية جهده من قريب وبعيد، والقريب أولى بالبلد في دعوته: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ﴾ [الشعراء: ٢١٤].

لذا جاءت:



﴿الثالثة: الدعوة إليه﴾ [١٠].

### الشرح

[١٠] المسألة الثالثة: أي: الدعوة إلى العلم والعمل، وخير الناس من عزم، وعمل، ودعا الناس للعلم والعمل، كما في قوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: ﴿وَمَنْ أَحْسَنَ فَوْلَادًا مَنْ دَعَآ إِلَى اللَّهِ وَعَمِّلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنِّي مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ [فصلت: ٣٣]. دعوة إلى الله، وعمل بشرع الله، وانتقاد واستسلام لأمر الله -بارك وتعالى - بالامثال.

(١) انظر التخريج السابق نفسه.

«الرابعة: الصبر على الأذى فيه» [١١].

### الشرح

[١١] المسألة الرابعة: «الصبر على الأذى فيه»: إذ إنه ما من داعٍ يدعُ الناس إلى ما دعَ إليه الرسل؛ إلَّا وسيجد من يَتَعَرَّضُ لِلأذى، كما تَعَرَّضَ الرسل والأنبياء للأذى من قِبَلِهِم، فعليه أن يصبر، أي: يعتصم بالصبر الذي يعتبر من خير خصال أهل الإيمان، ومن خير زاد للدعاة إلى الله -تبارك وتعالى ، سواء كانت الدعوة لأقربائهم، أو كانت سَعْيَةً لغيرهم.

\* لابد أن يكون صابراً للأمرتين:

- أولاً: لا يدخل في سبيل الدعوة إلَّا بالصبر.
- ثانياً: إذا دعَا الناس، ووْجَدَ شَيْئاً يُعَارِضُهُ أو يَرِدُ دعوته؛ صبر واستمر في ذلك، معتمداً على الله عَزَّوجلَّ؛ راجياً الثواب منه والعون منه، كما هو طريق الرسل والأنبياء -عليهم صَلَوةُ وَالسَّلَامُ- عندما يعثرون الله ليدعوا أهلهم إلى توحيد الله عَزَّوجلَّ وطاعته ومتابعة رسالته.

\* \* \*

والدليل: قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجُنُوبُ وَالْعَصَرُ إِنَّمَا إِلَّا لِلَّهِ مُحِبُّونَ﴾ [١٢].

### الشرح

[١٢] واستدل المؤلف -رحمه الله- على هذه المسائل بقول الله عَزَّوجلَّ: ﴿وَلَعَصَرٍ إِنَّ الْإِنْسَنَ لَفِي حُسْنٍ﴾<sup>(١)</sup>.

(١) قال ابن القيم -رحمه الله- عن سورة العصر: «وهذا نهاية الكمال، فإنَّ الكمال أن يكون الشخص كاملاً في نفسه، مكملاً لغيره، وكما أنه بإصلاح قريته: العلمية، والعملية.

\* أقسام الله بالزمان على أن كل إنسان خاسر إلا من اتصف بأربع صفات:

- الصفة الأولى: الإيمان: وهو العمل القلبي، والتصديق الجازم بكل ما يجب الإيمان به من دين الإسلام بكافة مراتبه.

والصفة الثانية: عمل الصالحات بالجوارح: ويراد بها هنا الأعمال الظاهرة من صلاة، وصوم، وزكاة، وحج، وجهاد، وطلب للعلم، وأمر بمعروف، ونهي عن منكر، ودعوة إلى الله تعالى .. إلى غير ذلك من الأعمال التي يزاولها أهل الإيمان والإسلام على هدى من الله، والإحسان بجوار حهم.

والصفة الثالثة: التواصي بالحق: ولا تتم هذه الصفة لأحد إلاً بعد أن يعلم الحق، فيعود الأمر إلى العلم -إن وجد-، فهو سبب لهدایة العبد، ولهداية من يدعونهم ليهتدوا بهدي الله -تبارك وتعالى-، فمعرفة الحق يدخل في التواصي بالحق دخولاً أولياً؛ لأنك لا يمكن أن توصي الناس بالحق إلاً بعد أن تعرفه، وهذا هو الواجب.

وتواصي الناس بالحق على درجات متفاوتة بحسب تفاوتهم في معرفة الحق، فهذا يوصي بالحق على سبيل الإجمال، وهذا يوصي بالحق على سبيل التفصيل، وهكذا كما قال الله: ﴿فَسَأَلَتْ أُورِيَّةُ يَقَدِّرُهَا﴾ [الرعد: ١٧]. كل بقدر حاله، ويحسب استطاعته.

وفي مقدمة الحق الذي يجب التواصي به: توحيد الله -تبارك وتعالى-، توحيده في ربوبيته، وفي ألوهيته، وفي أسمائه وفي صفاته، ثم يأتي دور الفرائض التي فرضها الله تعالى

صلاح القوة العلمية بـ: الإيمان.

صلاح القوة العملية بـ: عمل الصالحات، وتكلمة غيره، وتعليميه إيماء، وصبره عليه، وتوصيته بالصبر على العلم والعمل.

فهذه السورة على اختصارها هي من أجمع سور القرآن بحذافيره، والحمد لله الذي جعل كتابه كفي عن كل ما سواه، شافياً من كل داء، هادياً إلى كل خير». الإفادة من مفتاح دار السعادة (١/٩٩).

نرى لعباد على اختلاف أنواعها، وأهمها الصلاة بعد الشهادتين، ثم فريتها الزكاة، وهكذا نسبة أركان الإسلام، والإيمان، والإحسان.

#### - والصفة الرابعة: الصبر بجميع أنواعه:

أ- صبر على طاعة الله: فيفعلها يرجو ثوابها، ويخشى عقوبة التقصير فيها.

ب- وصبر عن معصية الله: فيبتعد عنها لما فيها من الخطر في الدين، والبرزخ، والآخرة، وما هلكت الأمم السابقة الذين أخبر الله عَلَيْهِ السَّلَامُ عنهم في محكم القرآن إلا بسبب معصية؛ إذ منهم منْ أغرقهم الله، ومنهم منْ أنزل بهم صاعقة، ومنهم منْ أخذته صيحة، ومنهم منْ خسَفَ الله به الأرض، ومنهم من مُسخوا قردة وخنازير<sup>(١)</sup>، كل ذلك بسبب شيء واحد هو معصية الله - تبارك وتعالى -؛ لأنَّ الله يجب أن يُطاع فلا يُعصي، فمعصية الله جريمة منكرة توجب غضبه ومقته وسخطه وأليم عقابه.

إذن من أنواع الصبر: الصبر عن معصية الله لا يقرها، وإن وقع فيها أسرع إلى الله بالتوبة تائباً صادقاً مستغفراً، منكسرًا بين يدي الله، يُتبع السيئات بالحسنات، كما قال الله عَلَيْهِ السَّلَامُ: «إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُدْهِنُ الْسَّيِّئَاتِ» [هود: ١١٤].

وكما قال النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «وَاتَّبِعِ السَّيِّئَةَ تَحْمِلُهَا»<sup>(٢)</sup>.

ج- والنوع الثالث من أنواع الصبر: الصبر على أقدار الله وعلى قضايه وعلى حكمه في عباده: في من حركة في الكون، ولا حدث من الأحداث، ولا أمر من الأمور إلا والله هو مُقدر، فلا بد من الصبر، الصبر على المصائب التي تتعلق بالنفس، أو تتعلق بالولد، أو تتعلق

(١) يشير الشيخ - حفظه الله - إلى قوله تعالى: ﴿فَكُلُّا حَمَدَ يَدِيهِ، فَيَنْهَا مَنْ تَرَسَّتْ عَيْنِهِ حَصَّا وَمِنْهُمْ مَنْ أَحَدَهُ لَصِينَكَهُ وَمِنْهُمْ مَنْ حَنَّتْ بِهِ لَدْرَصَ وَمِنْهُمْ مَنْ شَرَقَ وَمَا كَرَكَهُ لَيَظْلِمُهُمْ وَلَكِنْ حَكَانُقَنْ فَسَهُمْ يَظْلِمُوكَ﴾ [عِكْبَرَتٍ: ٤٠].

(٢) آخر جه الترمذى (٤/ ٣١٢)، وحسنه الألبانى فى مسكنة المصابيح (٣/ ١٤٠٩).

## طريق الوصول إلى إيضاح ثلاثة الأصول

بالمال، أو نحو ذلك مما هو من سُلَطَةِ اللهِ الْجَارِيَةِ فِي هَذَا الْكَوْنِ؛ إِذْ تَجْدُ الْخَلْقَ تَصِيبَهُم مصائب متنوعةً وَمُتَعَدِّدةً؛ هَذَا يُصَابُ بِالْفَقْرِ، وَهَذَا يُصَابُ بِالْمَرْضِ. وَهَذَا يُصَابُ بِالْهَمِّ وَالْغَمِّ، وَهَذَا يُصَابُ بِالْخُوفِ. وَهَذَا يُصَابُ بِمُؤْرِ تَعْرِيهِ. وَلَا يَنْفَعُ ذَلِكَ إِلَّا أَنْ يَكُونَ صَابِرًا مُحْتَسِبًا، يُتَغْنِي وَجْهَ اللَّهِ بِتَحْمِلِهِ، وَيُطْمِعُ فِي ثَوَابِ الصَّابِرِينَ، الَّذِينَ بَشَرَهُمُ اللَّهُ -تَبَارَكَ وَتَعَالَى- بِقَوْلِهِ: ﴿وَبَشَّرَ الصَّابِرِينَ﴾ [البقرة: ١٥٥].

وَقَالَ رَبِيعَةَ: ﴿إِنَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَجْرُهُمْ يُغَيِّرُ حِسَابِهِم﴾ [الزمر: ١٠].  
وَلِعَظِيمِ شَأْنِ الصَّبْرِ وَصَرَّى اللَّهُ نَبِيَّهُ مُحَمَّدًا -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ-، فَقَالَ لَهُ: ﴿وَاصْبِرْ وَمَا صَبَرْتُكَ إِلَّا  
بِاللَّهِ﴾ [النَّحْل: ١٢٧].

وَأَعْلَمُهُ بِأَنَّ الصَّبَرَ مِنْ خَلْقِ الرَّسُولِ: ﴿فَاصْبِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ﴾  
[الْأَحْقَافِ: ٣٥].

وَهَكُذا مَدَحَ أَهْلَ الْعُقُولِ وَالنَّهِيِّ فِي قَوْلِهِ: ﴿إِنَّمَا يَنْكَرُ أُولُوا الْأَنْبِيبِ الَّذِينَ يُوْهُونُ  
عِهْدَهُ اللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ الْمِيَاتِ وَالَّذِينَ يَصْنُونَ مَا أَمْرَهُمْ بِهِ يُوَاهِهُ أَنْ يُوْصَلَ وَخَسِّونَ رَهَمَهُمْ وَيَخَافُونَ مُؤْمَنَةً  
لِحِسَابِهِم﴾ إِلَى أَنْ قَالَ: ﴿وَالَّذِينَ صَبَرُوا أُتْبِعُهُمْ وَجَهَوْرَهُمْ﴾ [الرَّعْدِ: ١٩-٢٢].

فَلَابِدُ مِنْ تَقْيِيدِ الصَّبَرِ بِالصَّبَرِ الَّذِي يُتَغْنِي بِهِ وَجْهَ اللَّهِ وَالدَّارِ الْآخِرَةِ، وَلَيْسَ  
الْمَرَادُ بِالصَّبَرِ لِيُقَالُ: إِنْ فَلَانًا مِنْ أَهْلِ الصَّبَرِ، وَمِنْ أَهْلِ الْجَنْدِ .. وَمَا شَاكِلَ ذَلِكَ، بل  
الصَّبَرُ يُتَغْنِي بِهِ وَجْهَ اللَّهِ؛ لِأَنَّهُ مِنْ خَيْرِ الْعِبَادَاتِ وَأَزْكَاهَا، الَّتِي يَجِبُ أَنْ يَعْتَصِمَ بِهَا أَهْلُ  
الْإِسْلَامِ، وَالْإِيمَانِ، وَالْإِحْسَانِ.



## الدرس الثاني

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

سبق معنا ما ذكره المؤلف - رحمه الله - من المسائل التي يجب على كل مسلم ومسلمة  
نـ يعلمها.

وذكر المسألة الأولى: وأنها العلم الذي يتجلّى في معرفة الله بذاته، وأسمائه وصفاته،  
والإيّان به، ويتجلى أيضًا في حبّة الله تبارك وتعالى ، وحبّة رسوله ﷺ، وما جاء من عند  
هـ من أوامر ونواءٍ وتكاليف شرعية للأمة، كلها علمٌ أنزله الله تبارك وتعالى - ليُعمل به،  
ـ المكلفون به هـ عالم الإنس والجـنـ.

ويدخل في العلم أيضًا: معرفة النبي ﷺ معرفة شرعية: من هو؟ وبأي شيء جاء؟  
ـ وإلى أي شيء يدعو؟

فهو رسول الله حقًّا، أرسله الله - تبارك وتعالى - رحمة للعالمين، وأنزل عليه كتابه  
ـ المـبيـنـ؛ ليـدعـوـ الثـقـلـينـ إلى عـبـادـةـ اللهـ وـحـدـهـ، وـتـرـكـ عـبـادـةـ ماـ سـوـاهـ، فـوـجـبـتـ عـلـىـ الـمـكـلـفـينـ مـحـبـتـهـ  
ـ فـوـقـ حـبـةـ النـفـسـ، وـالـوـالـدـ وـالـوـلـدـ، وـالـنـاسـ أـجـمـعـينـ<sup>(١)</sup>؛ لأنـ اللهـ اـصـطـفـاهـ وـاجـتـباـهـ، وـفـضـلـهـ  
ـ عـلـىـ جـمـيعـ الـعـالـمـينـ؛ وـلـأنـ اللهـ أـنـقـذـ بـهـ الـمـكـلـفـينـ مـنـ عـالـمـ الإـنـسـ وـالـجـنـ مـنـ ظـلـمـاتـ الـجـهـلـ وـتـهـ

---

(١) يشير الشـيخـ حـفـظـهـ اللهـ إلىـ الـحـدـيـثـ الـذـيـ روـاهـ أـنـسـ قـالـ: قـالـ رسولـ اللهـ ﷺ: (لاـ يـؤـمـنـ أـحـدـ كـمـ حـتـىـ  
ـ أـكـونـ أـحـبـ إـلـيـهـ مـنـ وـلـدـهـ، وـوـالـدـهـ، وـالـنـاسـ أـجـمـعـينـ). أـخـرـجـهـ الـبـخـارـيـ (٢١)، وـمـسـلـمـ (٦٧).

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

الضلال إلى نور العلم والإيمان والمعرفة بالله، وبما يحب الله - تبارك وتعالى - من أمر دينه.

ويدخل في العلم: معرفة دين الإسلام بادلته، ودين الإسلام هو الدين الذي وصَّى به الله جميع الرسل والأنبياء ليبلغوه أمم الأرض عبر تاريخ الأمم من أول رسول أرسل وهو نوح عليه السلام، وأمره الله أن يدعوا إلى الإسلام، وأصله وأساسه عبادة الله بمحنة بتوحيده في ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته وجميع أفعاله، وتتابع الرسل والأنبياء - ومن دعَا بدعوتهم - على الدعوة إلى دين الإسلام، والعمل به، وترك ما سواه، حتى خُتمت الرسالات برسالة النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه، فهو أعظم داعية إلى الإسلام، وأحكم داعية إليه، وفي شريعته المهدى والنور والرحمة، والله يتحقق جَعَلَ الإسلام السبيل الوحيد الذي مَنْ سَلَكَهُ وصل إلى رضا الله وجنته في دار كرامته، ونجا من عذاب الله وسخطه ومقته وأليم عقابه.

وإذا رجعنا إلى معنى الإسلام عرفنا يقيناً بأنه الدين الحق الذي دَعَاهُ إِلَيْهِ كُنْ رسول الله، وكل نبي بعثه الله، وكل عالم رباني دعا ويدعو بدعة الأنبياء والمرسلين، ذلك أنه هو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والخضوع له والخلوص من الشرك، والبراءة منه ومن أهله، وهذا مفتاح رسالة كل رسول أرسل، وكل نبي بعث. والقرآن الكريم خير دليل وخير شاهد على هذا المنهج الذي تتبع عليه رسُل الله وأُنبِياؤه، ومشى عليه العلماء الربانيون في كل زمان وفي كل مكان عبر تاريخ هذه الحياة.

وأيضاً عَرَجْنا على المسألة الثانية وهي العمل بالعلم: وذكرنا بأن ثمرة العلم العمل؛ لأنَّ العلم النافع الذي استمد من كتاب الله وسُنَّة النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه يُثمر العمل الصالح، فهما قرينان لا ينفك أحدهما عن الآخر: «العلم، والعمل»، فإذا انفك أحدهما عن الآخر، بحيث يوجد العلم، ولم يوجد العمل: فهذه طريقة المغضوب عليهم - والعياذ بالله - .

إذا وجد العمل، ولم يوجد العلم: فهذه طريقة الضلالين.

إذا وجد العلم، ووجد العمل: فهي طريقة المنعم عليهم من النبئين، والصديقين،

ـ شهداه، والصالحين<sup>(١)</sup> الذين ذكرهم الله في قوله: ﴿وَمَنْ يُطِعَ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ بَنِ أَنَّمَّ اللَّهَ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّرِيقِينَ وَالشَّهِدَاءِ وَالصَّدِيقِينَ وَحَسْنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا﴾ .  
 ـ بَتَ الْفَضْلُ مِنْ اللَّهِ وَكَفَى دِسْوَةً عَلِيمًا﴾ [نساء: ٦٩]. [٧٠]

ومن تمام العمل بلعنة: الدعوة إليه: لأنَّ العلم لا ينتشر، ولا يُفهم على أوجهٍ صحيح، ولا تنتفع به الأمة إلا إذا وجد من يدعُوا إلى هذا العلم والعمل به، دعوة إلى عدم والعمل، وأشرف الناس وأزكاهم هم الذين يهتمون بشئ الدعوة إلى العنف . عَمَل.

وبسبب هذا الشرف وهذه التزكية: هو أنهم ورثة الرسل ووراثة الأنبياء؛ لأنَّ الرسل أنبياء جاءوا بالدعوة إلى العلم والعمل. فَهَذِي اللَّهُ تَعَالَى بِدُعُوتِهِمْ مِنْ أَرَادَ هَدَايَتَهُمْ هُرَأْهُلُ لِلخَيْرِ وَمُحْلُ لِلصَّلَاحِ، وَأَعْرَضَ عَنْهُمْ مِنْ سَبْقَتْ عَلَيْهِ الشَّقْوَةُ، وَحَكَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ خَذْلَانَ وَالضَّلَالِ؛ لِأَنَّهُ لَيْسَ أَهْلًا لِلخَيْرِ، وَلَا مَحْلًا لِلصَّلَاحِ، وَإِنَّهُ لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ؛ هُمْ يَسْأَلُونَ، فَلَا يُعْلَمُ: لِمَاذَا حَكَمَ هُؤُلَاءِ بِالْهَدَايَةِ فَهُدَايَاهُمْ؟! وَلِمَاذَا حَكَمَ عَلَى أُولَئِكَ نَضْلَالَ فَأَضَلَّهُمْ؟! هُذَا لَا يَقُولُهُ مِنْ عَنْدِهِ عِلْمٌ بِذَاتِ اللَّهِ وَأَسْمَائِهِ وَصَفَاتِهِ، وَلَا يَقُولُهُ مِنْ تَعْدَارِ اللَّهِ حَقَ قَدْرِهِ، وَإِنَّهُ يَقُولُهُ أَهْلُ الْإِلْحَدِ، وَأَهْلُ الْتَّضْلِيلِ، وَأَهْلُ الْجَهْلِ بِالْعِلْمِ النَّافِعِ نَذِي يَشْمَرُ الْعَمَلُ الصَّالِحُ.

١) قال الإمام المجدد شيخ الإسلام محمد بن عبد الوهاب رحمه الله:-

«الملغضوب عليهم: هم أذين لم يعمدوا بعذبهم.

والضالون: العاملون بلا علم.

فالأول صفة اليهود، والثاني صفة النصارى، وكثير من الناس إذا رأى في التفسير أن اليهود مغضوب عليهم، وأن نصارى صالون: ظن الجهل أن ذلك مخصوص بهم، وهو يقر أن ربَّهُ فارض عليه أن يدعو بهذا الادعاء، ويتعوذ من طريق أهل هذه الصفات، مؤلفات الشيخ الإمام محمد بن عبد الوهاب (٥ ١٧)، ونشر المحتوى (١١ ٢٧).

ومن دعائم الدعوة إلى العلم والعمل، ومن الوسائل الشرعية العظيمة: الصبر على الأذى فيه. وهي المسألة الرابعة: «الصَّبَرُ عَلَى الْأَذى فِيهِ»؛ وذلك أنَّ الداعية لا بد أن يواجه أصنافاً من الناس قد اختللت مفاهيمهم، وتبينت اتجاهاتهم، وتنوعت مستوياتهم، فمنهم من يقبل دعوته لأول وهلة، وهو لاء من سلمت فطرتهم، إذا دُعوا إلى الله وإلى رسوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ؛ تجدهم أول المبادرين إليها، والقابلين لها، والمحبين لها.

ونجد آخرين أيضاً بعضهم يُعرض عن دعوة الخير ودعوة الحق والهدى؛ لجهله بما هو في أمس الحاجة إليه، وإذا كان هو يحتاج إلى الطعام والشراب والنفس؛ فهو يحتاج إلى العلم والعمل مثل حاجته إلى طعامه وشرابه ونقشه، بل حاجته إلى العلم والعمل أشد، ولكن كثيراً من الناس يجهلون الحكمة من خلقهم وإنجادهم.

من أجل هذا التباين واختلاف الناس واختلاف مواقفهم؛ فإنه لا بد للداعية إلى العلم والعمل به أن يصبر على ما يصيبه من أذى، وأسوةه في ذلك رسول الله وأنبياؤه - عليهم الصلاة والسلام -، وكل داعية إلى الله صابر مخلص يرجو من وراء دعوته رضا الله وஜنته، وينخشى عقوبة الله - تبارك وتعالى -.

وقد استدل - رحمة الله - بأعظم سورة تضمنت الدعوة إلى العلم والعمل به، ودعوة الخلق إليه، والصبر على ما ينال الإنسان من أذى في هذا السبيل، وهي «سورة العصر»، حيث ذكر الله - تبارك وتعالى - فيها قاعدة عامة: أن كل إنسان خاسر - بمعنى هالك - إلا من استناهم في قوله: ﴿إِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّنَرِ﴾ [العصر: ٣].

فهؤلاء الذين جمعوا بين: العلم، والعمل به، ودعوة الخلق إليه، والصبر على الأذى فيه، هؤلاء هم صفة الناس وخيرهم وأزكاهم؛ لهذا استناهم الله - تبارك وتعالى - من الخسران، ومن سالم من الخسران؛ فهو الرابع، وهو الفائز فوزاً عظيماً في دنياه، وفي برزخه، وفي آخره: لأنَّه

ستن لأمر ربه، فآمن بكل ما يجب الإيمان به باطنًا وظاهرًا، قولاً وفعلاً واعتقاداً، وعمل صالحات بجواره على اختلاف أنواع التكاليف التي هي من وظائف الجوارح والخواص.

ثم شرع في دعوة الخلق إلى رحاب الحق أمراً ونهياً، وإيضاحاً وتبياناً، ونصرًا برعاية لا يريد منهم جزاء ولا شكوراً، ولكن يريد منهم أن يسلكون في رضا ربهم، ينقرموا إليه بصالح العمل، ويبتعدوا عن مواطن الزلل، فذلك هو الذي يرضي الله - سررك وتعالى - عنهم، ويفتح لهم جنته التي أعدها لأوليائه وحزبه المفلحين، وصبروا على ذلك صبراً مستمراً طيلة الحياة التي يدعون فيها الخلق إلى الله تبارك وتعالى.-

هذه كإعادة لخلاصة الدرس الماضي.

\* \* \*

قال الشافعي - رحمه الله تعالى -: «لو ما أنزل الله حُجَّةً على خلقه إلاً هذه السورة كفتهم» [١٣].

### الشرح

[١٣] ووقفنا عند قول الشافعي<sup>(١)</sup> - رحمه الله -: «لو ما أنزل الله حُجَّةً على خلقه إلاً هذه السورة لكتفهم»<sup>(٢)</sup>.

١) هو الإمام، عالم عصره، ناصر الحديث، فقيه الملة أبو عبد الله محمد بن إدريس بن العباس الشافعي، ولد بغزة، وحملته أمه إلى مكة وهو ابن ستين: للا يضيع نسبه، فنشأ بها، وقرأ القرآن وهو ابن سبع سنين، وحفظ الموطأ وهو ابن عشر، وأفتى وهو ابن خمس عشرة سنة، وقيل: ابن ثمان عشرة سنة، وصنف التصانيف، ودرَّن العلم، ورد على الأئمة متبوعاً الأثر، وصنف في أصول الفقه وفروعه، وبعده صيته، وتکاثر عليه الطلبة، مات سنة أربع ومائتين، وله أربع وخمسون سنة. انظر: البداية والنهاية (١٠/٢٥٤)، وسیر أعلام النبلاء (٥/١٠).

٢) ذكره ابن كثير في تفسيره بنحوه (٦٣/١)، انظر كتاب تيسير العلي القدير (٤/٥٤٩).

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

وهذا التعبير يدل على عمق فقه الشافعى ومعرفته بمعانى كلام الله . تبارك وتعالى - وهكذا كل مَنْ أَمَعَنَ النَّظَر رأى أَنَّه لو ما أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى الْخَلْقِ إِلَّا هَذِهِ السُّورَةِ الَّتِي فِيهَا دُعْوَةُ الْخَلْقِ إِلَى الْإِيمَانِ بِكُلِّ مَا يُحِبُّ الْإِيمَانَ بِهِ؛ لَأَنَّ اللَّهَ قَالَ: ﴿إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا﴾ . وفيها الدُّعَوةُ إِلَى الْعَمَلِ الصَّالِحِ عَلَى اخْتِلَافِ أَنْوَاعِ التَّكَالِيفِ مِنْ فَرَائِضٍ، وَوَاجِبَاتٍ، وَمَسْنُونَاتٍ، وَفِيهَا دُعَوةُ النَّاسِ إِلَى الْحَقِّ وَالْعَمَلِ بِهِ، وَالصَّابِرَ عَلَى الْأَذَى فِيهِ.

**فحُجُّ للشافعى** - رحمه الله - أَنْ يقول: «لو ما أَنْزَلَ اللَّهُ حُجَّةً عَلَى خَلْقِهِ إِلَّا هَذِهِ السُّورَةِ لِكَفْتَهُمْ». كَيْفَ وَقَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ مَائَةً وَأَرْبَعَ عَشْرَةَ سُورَةً: مِنْهَا الطَّوَالُ، وَمِنْهَا المَئِينُ، وَمِنْهَا دُونَ ذَلِكَ، وَمِنْهَا الْمَفْصِلُ، وَهَذَا أَمْرٌ مَعْلُومٌ؛ لَأَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ أَنَّهُ أَنْزَلَ هَذَا الْقُرْآنَ وَتَكَفَّلَ بِحَفْظِهِ، كَمَا فِي قَوْلِهِ: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَرَأَنَا الْأَذْكَرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفَظُونَ﴾ [الحجر: ٩].



وقال البخارى - رحمه الله تعالى - : «باب: العلم قبل القول والعمل، والدليل قوله تعالى: ﴿فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ﴾ [محمد: ١٩]. فبدأ بالعلم قبل القول والعمل» [١٤].

### الشرح

[١٤] وقول البخارى<sup>(١)</sup> - رحمه الله - : «باب: العلم قبل القول والعمل»<sup>(٢)</sup>.

(١) هو محمد بن إسماعيل بن المغيرة الجعفى، أبو عبد الله البخارى، جبل الحفظ، صاحب الصحيح، وإمام أهل الحديث في زمانه، والمقتدى به في أوانه، والمتقدم على سائر أضرابه وأقرانه، وأجمع العلماء على قبوله وصحة ما فيه، وكذلك سائر أهل الإسلام، ولد سنة أربع وتسعين ومائة، ومات أبوه وهو صغير، فنشأ في حجر أمّه، فألهمه الله حفظ الحديث، وقرأ الكتب المشهورة وهو ابن ست عشرة سنة، وتنقل من مكة، ثم إلى أماكن مختلفة، وتوفي في «خرتاك» على فرسخين من «سمرقند» ستة ست وخمسين ومائتين في شوال، وله اثنان وستون سنة، انظر: البداية والنهاية (١١/٢٤).

(٢) قال ابن الميز: «أراد به أن العلم شرط في صحة القول والعمل، فلا يعتبران إلَّا به، فهو متقدم

تُسوِّب البخاري وترجمه تعتبر قواعد فقهية وعلمية؛ لأنَّه ينطلق مما يستمدُه من القرآن الكريم أو من حديث النبي ﷺ، فيضع ترجمة كهذه الترجمة: «باب: العلم قبل القول بعمل»، أخذها من قوله عَجَلَ: «فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَاسْتَعْفِرْ لِذَنِيْكَ» [محمد: ١٩]. فبدأ هنا بما بدأ الله عَجَلَ به في هذا الأمر المبارك للنبي ﷺ، وأمته تبع له في ذلك. الله بالعلم، وما ذلك إلا لأنَّ كلَّ عبادة بدون علم لا يُقيِّم الله لها وزناً، بل لابد أن يسبق العمل العلم حتى يكون العامل على بصيرة من أمره.

وبُسْقَ معنا أنَّ العلم والعمل مقترنان، وأنَّ مَنْ جمع بينهما؛ فقد هُدِي إلى الصراط سُتْقِيم، وأنَّ مَنْ عَلِمَ، ولم يَعْمَلْ؛ فقد سَلَكَ طرِيقَ المغضوب عليهم، وأنَّ مَنْ عمل بسُوءِ عِلْمٍ، بل على جهلٍ وخطأ؛ فقد سَلَكَ طرِيقَ الصَّالِينَ، وهذه قواعد معلومة من دين إسلام بالصَّرُورَةِ.

وفي قول الله عَجَلَ: «فَاعْلَمْ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ». يحسن بالداعية والمعلم أن يقف عند معنى هذه الكلمة: كلمة الإخلاص «لَا إِلَهَ إِلَّا الله»؛ ليتعرف على أركانها أولاً، وعلى شروطها ثانياً، وعلى حقوقها ومكملاها بحسب الإمكانيات ثالثاً. وقد ذكر علينا رحيمهم الله -أن لـ- «لَا إِلَهَ إِلَّا الله» أركانها، وشروطها، وحقوقها واجبات ومكملاً.

فأركانها اثنان: النفي، والإثبات<sup>(١)</sup>.

عليها؛ لأنَّه مُصَحَّح للبنية المصححة للعمل، فنبه المصنف على ذلك حتى لا يُسْقَى إلى الذهن من قوله: «إِنَّ الْعِلْمَ لَا يَنْفَعُ إِلَّا بِالْعَمَلِ» تهْوِينَ أمرِ العلم، والتَّساهُلُ في طلبِه». انظر: فتح الباري (١) ٢١٦/

(١) وقد نظمهاشيخنا زيد المدخل بقوله:

لكلمة الإخلاص ركناً هما

النفي والإثبات فاحفظْنَهَا

أمّا النفي: فمأخوذ من قولك: «لا إله».

وأمّا الإثبات: فمأخوذ من قولك: «إِلَّا اللَّهُ».

والمعنى العام: لا معبد حق إِلَّا الله وحده دون سواه، فعبادته هي الحق، وعبادة غيره من أصنام وأوثان وأرباب تُعبد من دون الله عبادة باطلة، يُسأل عنها مَنْ وقع فيها، وعبادة غير الله أكبر معصية على وجه الأرض، وأعظم ذنب عُصي الله -تبارك وتعالى- به، بدليل أنه لا يغفر لصاحبِه إن مات على ذلك؛ لقول الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرِّكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءُ﴾ [النساء: ٤٨].

ولقول النبي ﷺ لمن سأله: «أي الذنب أعظم؟ قال: أن تجعل الله ندًا وهو خلقك»<sup>(١)</sup>.

\* وكما ذكروا لها أركانًا؛ فقد ذكروا لها شروطًا سبعة -بل ثانية-، عُرفت بالتتابع

والاستقراء من الكتاب والسنّة:

- الشرط الأول: العلم بمعناها؛ وذلك أنَّ العبد إذا نطق، فقال: «لا إله إِلَّا الله»؛ فإنَّه

يجب أن يكون عالماً بمعناها، أي: لا معبد حق إِلَّا الله، ولكل شرط من شروطها ضد.

فضد العلم: الجهل؛ وذلك أنَّ الجاهل بمعناها لا يستطيع أن يُطبق ما دلت عليه

من العلم حتى يعلم، ومن أجل هذا قال البخاري -رحمه الله تعالى-: «باب: العلم قبل

القول والعمل». ولكونها أصل الدين وقاعدته، فيجب على كل مسلم ومسلمة أن

يَتَعَلَّمُوا أركانها وشروطها ولو على سبيل الإجمال الواضح.

والشرط الثاني: اليقين؛ وذلك بأن يكون الناطق بـ: «لا إله إِلَّا الله» موقتاً بما دلت

عليه من المعنى، وهو النفي والإثبات.

وضد اليقين الشك: فلا يجوز أن يشك المسلم فيما دلت عليه كلمة الإخلاص من معنى.

والشرط الثالث: القبول: لما دلت عليه من المعنى العظيم الذي هو النفي والإثبات،

(١) أخرجه البخاري (٤/٢٦٦)، ومسلم (١/٩٠).

بـ: القبول لذلك بصدر منشرح، ونفس مطمئنة، وإيمان عميق، وأنَّ ما دلت عليه هذه الكلمة هو أصل الدين وقاعدته وأساسه.

و ضد القبول: الرد: وقد فعله كفار قريش الذين واجههم النبي ﷺ بالدعوة، فردوا عليه هذه الكلمة: اعتراضاً بعبادة الأصنام والأوثان التي وجدوا عليها الآباء والأجداد.

ودارت المعرك، ونصر الله عَزَّلُ الطائفة المؤمنة بقيادة النبي الكريم ﷺ على أولئك الكافرين المعرضين الذين لم ينقادو لكلمة الإخلاص، إلاَّ بعد مصاولة، وبعد آذى نال النبي ﷺ والطائفة المؤمنة القليلة الذين اتبعوه في أول الأمر، منهم من هاجر إلى الحبشة، ومنهم من بقي مختفياً حتى جاء الله عَزَّلُ بالفتح المبين.

وجاءت المجرة، وجاء بعدها الفتح، ودخل الناس في دين الله أفواجاً، وانتصر الحق، وعلت هذه الكلمة التي من أجلها خلق الله الثقلين، وخلق السَّمَاوَات والأرض، وخلق الجنة والنار، وشرع الجهاد، والدعوة والتوصيحة، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، كل ذلك ليتحقق معنى هذه الكلمة العظيمة: «لا إله إلا الله».

والشرط الرابع: الانقياد: بمعنى الخضوع والاستسلام ظاهراً وباطناً للمعنى الذي دلت عليه كلمة الإخلاص.

و ضدده: الترك.

والشرط الخامس: الصدق: وهو التصديق بها، بمعنى أنك إذا قلت: «لا إله إلا الله»؛ يجب أن تكون صادقاً فيها تقول ظاهراً وباطناً.

والدليل على صدقك فيها: هو أن تفرد ربِّك بكل عبادة مالية أو بدنية، أو هما معاً وحده دون سواه، فلا توجه بالعبادات إلاَّ إليه، كما أمرك الله عَزَّلُ في قوله: ﴿وَقَضَيْنَا رَبِّكَ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا إِيَّاهُ﴾ [الإسراء: ٢٣].

وكما في قوله: ﴿وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا شُرِكَّوْا بِهِ، شَيْئًا﴾ [النساء: ٣٦].

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

وكم في قوله: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨].  
وكم في قوله الحق: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا أَخْرَى لَا يُرْهِنَ لَهُ يَدَهُ فَإِنَّمَا جِئَ اللَّهَ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّمَا، لَا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٧].

كما في قوله عجلاً: ﴿وَمَا أُمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ حُنْكَاهُ وَيُقِيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الْرَّكُوْهُ وَذَلِكَ دِينُ الْفَيْمَةَ﴾ [البيت: ٥] ...

إلى غير ذلك من النصوص التي أمر الله عجلاً فيها المخالفين أن يتوجهوا إليه بعبادتهم من فعل الأوامر، وترك التواهي، وإحلال الحلال، وتحريم الحرام، وإقامة الغرائض، وإقامة الحدود، وأداء الواجبات، والتقرب إلى الله بالمسنونات، هذه هي العبادات التي كلف الله بها جميع المخلوقات من عالم الإنس والجن.

إذن؟ معنى الصدق: أن يكون صادقاً، وأن يكون مصدقاً بما دلت عليه هذه الكلمة العظيمة من معنى.

و ضد الصدق: الكذب: كصنيع كفار قريش ومن لف لفهم في عهد النبي الكريم عجلاً وأتباعهم إلى يوم الدين، نعم، لقد كذب بها الوثنيون، وعباد القبور، وأصحاب الغلو في الصالحين، وكذب بها الملاحدة الذين لا يؤمنون بوجود الله، ولا بالجنة، ولا بالنار، ولا بالبعث، ولا بالنشرور، وكذب بها اليهود، وكذب بها النصارى، فغضب الله عليهم جميعاً: لأنهم لم يصدقوا بهذه الكلمة، وإنما جعلوا مع الله آلهة أخرى.

فالكافار الوثنيون جعلوا مع الله معبدات من الخشب والحجارة والتماثيل، والأضرحة يتوجهون إليها بالنذر وبالذبائح، ومن ثم يستغيثون بمن فيها من يطلقوهن عليهم: «الأولياء» في جلب المصالح، ودفع المضار !! فخابوا وخسروا.

وعبدت اليهود ثلاثة ونصارى كذلك، كما بين الله عجلاً في قوله: ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ عَزِيزُ أَبْوَابِ اللَّهِ﴾، فجعلوا الله ولداً، ﴿وَقَالَتِ النَّصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللَّهِ﴾ [التوبه: ٣٠].

رَدَّ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَذَمَّهُم بِقَوْلِهِ: ﴿ذَلِكَ فَوْلَهُمْ بِاَفْوَاهِهِمْ يُضَّهِّئُونَ قَوْلَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلِ قَنَّتَهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُوقَّسُوكُنَّ﴾ [التوبه: ٣٠].

وذمهم بقوله: ﴿أَنْخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهَبْتَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُوَبِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ بْنَ مَرْيَكَ﴾ [التوبه: ٣١]. أي: يتخدون العلماء والعباد أرباباً، يحيلون لهم الحرام، فيتبعونهم على ذلك، ويحرمون عليهم الحلال، فيتبعونهم على ذلك، فذمهم الله وبعدها ذم شديدًا؛ لتأخذ أمة نقرآن العضة والعبرة من صنيعهم، الذي أوضحه الله بقوله: ﴿أَنْخَذُوا أَخْبَارَهُمْ وَرَهَبْتَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُوَبِ اللَّهِ وَالْمَسِيحَ أَنَّ مَرْيَكَ وَمَا أُمْرُوا إِلَّا يَعْبُدُوا إِلَهًا وَجَدَّا لَهُ إِلَّا هُوَ سُبْحَانُهُ عَمَّا يُشَرِّكُونَ﴾ [التوبه: ٣١].

وأمّا أهل الإلحاد من الدهريين<sup>(١)</sup>، والطbaiعيين<sup>(٢)</sup>، والماركسيين<sup>(٣)</sup>، فهو لا يؤمنون بوجود الله تعالى، وإنما يؤمنون بأن الطبيعة هي التي تصرف في الكون، وإذا سُئلوا عن الطبيعة؛ قالوا: قوة فاعلة!! ولا يدركون عن حقيقتها، وهذا غاية الكفر والإلحاد.

**الشرط السادس: الإخلاص:** وضده الشرك، والشرك عمله باطل ومردود عليه؛

(١) الدهريّة: فرقه ينفون الريوبية، ويجيلون الأمر والنهي، وينكرُون جواز الرسالة، ويجعلون الطينية قديمة، ويجددون العقاب، ولا يعرفون الحلال ولا الحرام، ولا يقرؤون في جميع العالم برهاناً يدل على صانع ولا مصنوع، وخلقٌ وملوّق!! تعال الله عن إفك الكل، وعصمنا من الأباطيل برحمته، «عقائد الثلاث والسبعين فرقة» (٢٧٦٧)، والمتقى النفيسي (ص ٧٨)، وإغاثة اللھفان (ص ٦٦٢).

(٢) الطbaiعيون: هم الذين يزعمون أنَّ الأکوان تتصرف بطبيعتها، فتوجد وتعدم بأنفسها، ليس لها رب يتصرف فيها، إنما هي أرحام تدفع، وأرض تبلغ، وهؤلاء هم جهور الفلسفة الدهرية والطbaiعية.

معارج القبور (٧٧٦/٢)، والمتقى النفيسي (ص ٧٠).

(٣) الماركسيّة: نسبة إلى كارل ماركس (١٨١٨ - ١٨٨٣م) فيلسوف ألماني واجتماعي وثوروي محترف، كان المؤسس الرئيسي لحركة جماهيريتين قويتين هما: الاشتراكية الديمقراطيّة، والشيوعية الثوريّة. الموسوعة العربيّة العالميّة (٦٦/٢٢) باختصار.

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

لقول الله تعالى: ﴿وَقَدْ مَنَّا إِلَىٰ مَا عَمَلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَّنْثُورًا﴾ [الفرقان: ٢٣].

**الشرط السابع:** المحبة: هذه الكلمة، ولما دلت عليه من معنى، والمحبة لمن أنزلها، وأمر أن تتحقق ظاهراً وباطناً، ولمن دعا إليها من الرسل والأنبياء والوارثين لعلمهم ودعوتهم، فمن أحبها وأحب من أمر بها، وأحب المعنى الذي دلت عليه فهو المسلم حقاً، ومن أبغضها وأبغض منْ جاءَ بها، ولم ي العمل بها دلت عليه من المعاني؛ فهذا ليس من المسلمين في شيء، وضد المحبة: البغض.

**الشرط الثامن:** الكفر: بما يعبد من دون الله إذ لا ولاء إلا براء؛ أي: لا توحيد حقيقي إلا أن يكون التوحيد مقوتاً بالبراءة من الشرك وأهله.

\* وأعيد الشروط السبعة<sup>(١)</sup> على سبيل الإجمال لتحفظ<sup>(٢)</sup>:

- ١ - العلم.
- ٢ - اليقين.
- ٣ - القبول.
- ٤ - الانقياد.
- ٥ - الصدق.
- ٦ - الإخلاص.
- ٧ - المحبة.
- ٨ - الكفر بما يعبد من دون الله.

(١) وقد نظم هذه الشروط شيخنا زيد المدخل بقوله:

|                            |                           |
|----------------------------|---------------------------|
| العلم واليقين وإخلاص النية | شروطها بالنص قل ثمانية    |
| هو انقياد والقبول السادس   | رابعها الصدق يليه الخامس  |
| من المعانى فاعملن بما ثبت  | والسابع الحب لماله حوث    |
| دون الإله فاعقلنها يا فطر  | والثامن البغض لما يبعد من |

(٢) وقد نظمها شيخ مشائخنا الشيخ حافظ بن أحد الحكمي -رحمه الله- بقوله:

|                          |                          |
|--------------------------|--------------------------|
| وفي نصوص الوحي حقاً وردت | ويشروط سبعة قد قيدت      |
| بالنطق إلا حيث يستكملاها | فإنما إن لم يتثنع قائلها |
| والانقياد فادر ما أقصول  | العلم واليقين والقبول    |
| وففك الله لما أحبه       | والصدق والإخلاص والمحبة  |

وأما حقوقها ومكملاتها: فهي بقية التكاليف الشرعية من الفرائض والواجبات  
نبأ أمر الله بامتثالها، والعمل بمقتضها، والابتعاد عن المحرمات، والعمل بالسنونات،  
كلها تكمل «لا إله إلا الله»، وتشهد لقائلها بالصدق فيها والمحبة لها.



## الدرس الثالث

(اعلم)، [١٥].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه .. ..

أما بعد:

فقد وصلنا في الدرس الماضي إلى قول المصنف -رحمه الله-: «اعلم - رحمك الله-

أنه يجب على كل مسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاثة المسائل، والعمل بهن:

الأولى: أن الله خلقنا ورزقنا، ولم يتركنا هملاً، بل أرسل إلينا رسولاً، فمن أطاعه

دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار».

[١٥] ففي قول المؤلف -رحمه الله-: «اعلم»: تنبيه وإرشاد وتوجيه لصائب العلم

ليصغي إلى مسائله، ويتهتم بشأنه، فالعلم هو خير ما يُهتم به، وخير ما تصغى إليه القلوب

والجوارح: لكي تفهمه على الوجه الصحيح، ومن شَّمَ العمل به: إذ هو ثمرة العلم.

\* \* \*

«رحمك الله أنه يجب على كل مسلم ومسلمة تعلم هذه الثلاثة المسائل والعمل

بهن» [١٦].

### الشرح

[١٦] وفي قوله «رحمك الله»: خطاب لكل قارئ وسامع، وهي جملة تدل على

نصيحة المؤلف وإخلاصه لأخوانه المسلمين والمؤمنين؛ حيث دعا لهم بين يدي مسائل

بسنة؛ ليعلموها، ويعوها، ويعلموا بمقتضاها، وذلك من الآداب الحسنة في التأليف. وفي المخاطبات، وفي الخطب، وفي المحاضرات على اختلاف أنواعها، ويسلك علماء سف في توجيهاتهم كتابة وخطابة وتوجيهًا سديداً هذا المسلك بتبنيه السامع نزري، والدعاء الخالص له.

\* \* \*

«الأولى: أن الله خلقنا ورزقنا، ولم يتركنا هملاً، بل أرسل إلينا رسولاً، فمن أطاعه خل الجنة، ومن عصاه دخل النار».

والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَسُولَنَا إِيَّاكُمْ رَسُولًا شَهِيدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَنَّا إِنَّا إِلَيْ فِرْعَوْنَ رَسُولًا عَصَيَ فِرْعَوْنُ اَرْسَلَوْ فَأَخْذَنَاهُ أَخْذًا وَيْلًا﴾ [الزمر: ١٥-١٧].

### الشرح

[١٧] ثم بين -رحمه الله- أن هناك ثلات مسائل من أسس الإسلام وأصول الإيمان يجب على كل مسلم ومسلمة أن يتعلمها، وفيها صحيحاً، ويعلم بمقتضاها. وهذه المسائل الثلاث حصرها المؤلف بالتبسيع والاستقراء من نصوص الكتاب والسنة.

ثم شرع في بيان المسائل، فبدأ بالمسألة الأولى، وهي قوله: «أن الله خلقنا ورزقنا، ولم يتركنا هملاً؛ بل أرسل إلينا رسولاً، فمن أطاعه دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار». وهذه المسألة أدلت بها ثابتة صريحة في الكتاب والسنة وهي: أن الله خلق الخليقة على خلاف أجناسها وأصنافها، وصرّح بذلك في آيات محكمات، منها قوله -تبارك وتعالى-:

﴿الَّهُ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ﴾ [الزمر: ٦٢].

ومنها قوله -عجلة: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدْرَهُ، قَدْرِيْر﴾ [الفرقان: ٢].

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

وقوله - تبارك وتعالى -: ﴿تَبَرَّكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ الَّذِي خَلَقَ  
الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِسُلْطَنَكُمْ أَيْنَكُمْ أَحَسَّ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ﴾ [الملك: ١-٢].  
ومن ذلك قوله تعالى: ﴿أَفَرَا يَأْتِيَ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ هَذِهِ الْإِنْسَانَ مِنْ عَلَيْهِ﴾ [العلق: ٢-١].  
وهناك آيات متعددات تدل على منَّة الله ونعمته وفضله وإحسانه على مخلوقاته، وفي  
مقدمة المخلوقات عالم المكلفين من الإنس والجبن، وكما انفرد بخلقهم كذلك انفرد  
برزقهم، ولم يشاركه في الخلق والإيجاد والرزق والعطاء مشارك من مخلوقاته، لا من عالم  
الأرض، ولا من عالم السماء، بل هو وحده انفرد بخلقهم وإنجادهم، وأمتنَّ عليهم بذلك،  
فقال - تبارك وتعالى -: ﴿يَأَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ رِبِّكَ الْكَبِيرُ ﴾ الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّاكَ فَعَدَّلَكَ﴿  
[الأنفطار: ٦-٧].

وقال تعالى: ﴿سَيَّجَ أَسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَىٰ ﴾ الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ﴾ وَالَّذِي فَدَرَ فَهَدَى﴾ [الاعنك: ١-٣].  
وانفرد بالرزق فهو الرزاق ذو القوة المتين، كما صرَّح بذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ  
هُوَ الرَّزَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمُتَّيْنُ﴾ [الذاريات: ٥٨].  
وهكذا قول الحق سبحانه: ﴿وَفِي السَّمَاءِ رِزْقٌ كُلُّ مَا تُوعَدُونَ﴾ [الذاريات: ٢٢]. أي: أن من  
أسباب الأرزاق الأمطار التي ينزلها الله تعالى من السماء على الأرض، فتهتز الأرض، وتتشق عن  
النبات، فتأكل جميع المخلوقات من ذلك على اختلاف أصنافهم، وذلك من فضل الله ومن  
عطائه ورزقه، ليس لأحد في ذلك يد.

وهكذا أتي الامتنان بالرزق في آيات متعددات، وما ذلك إلَّا تكون الأمة أمَّة  
شاكرة لله تعالى على عطائه وعلى سعة الرزق، كما قال تعالى: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ  
وَالْأَرْضِ أَمْنَ يَمْلِكُ الْأَسْمَعَ وَالْأَبْصَرَ وَمَنْ يُنْجِحُ الْحَيَٰ مِنَ الْعِيتَ وَيُنْجِحُ الْمَيَتَ مِنَ الْحَيِّ﴾ [يوسف: ٣١].  
والخلاصة: أنَّ الله تعالى خلق الخليقة: بربها وفاجرها، مؤمنها وكفرها، صامتتها  
وناطقها، جامدها ومحركها، خلق ورزق، وحفظ وقدر، ويُسر الأمور وسُهُّر. كل ذلك

سُرِّ الأُمَّةَ مِنْ رَادِ اللَّهِ - تَبَارَكَ وَتَعَالَى - مِنْهَا، كَمَا فِي قَوْلِهِ تَعَجِّزُ : **﴿فَوَمَا حَفِظَ الْحَقِّ وَالْإِنْسَانُ إِلَّا  
عَذَابٌ﴾** [٣٦] مَا أَرْبَدَ مِنْهُمْ مِنْ زَرْقٍ وَمَا أَرْبَدَ أَنْ يُطْعَمُوْرِ لِرَبِّهِ **﴿إِنَّ اللَّهَ هُوَ أَرَادَ ذُو الْمُؤْمِنِينَ﴾**

. سُرِّ [٥٨-٥٦].

خَلْقَهُمْ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ، وَكَرَمُ بْنِ آدَمَ بِأَنْوَاعِ الْكَرَامَاتِ لَا تَدْخُلُ تَحْتَ الْعَدْدِ  
حَصْرٍ، وَامْتَنَّ عَلَيْهِمْ بِذَلِكَ فِي قَوْلِهِ تَعَالَى : **﴿وَلَقَدْ كَرَمَنَا بَنِي آدَمَ وَهَمَّسْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ وَتَبَرَّحُوا  
عَنْهُمْ مِنْ كُلِّ الطَّيَّبَاتِ وَفَصَلَّنَاهُمْ عَلَى كُلَّ تَبَرِّيَّةٍ مِمَّا نَحْنُ نَعْصِي لَهُمْ﴾** [الْإِسْرَاءِ: ٧٠]. رَكَبَ فِيهِمْ  
عَنْوَلُ، وَرَكَبَ فِيهِمْ الْحَوَاسِنُ الَّتِي تَدْرِكُ بِهَا الْمَصَالِحَ : بِأَنْ جَعَلَ لَهُمْ سَمِعاً يَسْمَعُونَ بِهِ مَا  
جَنَّجُونَ إِلَيْهِ مِنَ الْوَاجِبَاتِ وَالْمِبَاحَاتِ، وَيَسْمَعُونَ بِهِ الْعِلْمَ وَكَلْمَةَ الْحَقِّ وَالْخَيْرِ،  
يَسْمَعُونَ مَا يَحْتَاجُونَ إِلَى سَمَاعِهِ فِي مُخْطَبِهِمْ، وَقَضَاءَ حَوَائِجِهِمْ، وَعَلَاقَاتِهِمُ الاجْتِمَاعِيَّةِ  
. أُسْرِيَّة، وَجَعَلَ لَهُمْ أَبْصَارًا يَبْصُرُونَ بِهَا مَا يَحْتَاجُونَ إِلَيْهِ، وَجَعَلَ لَهُمْ أَفْئَدَةً - أَيْ : قُلُوبًا -  
عَقُولًا يَمْيِّزُونَ بِهَا بَيْنَ النَّفْعِ وَالضَّارِّ، وَبَيْنَ الْحَقِّ وَالْمُبَاطِلِ، وَبَيْنَ الصَّالِحِ وَالْمُطَالِحِ.

وَمَعَ هَذِهِ النِّعَمِ الَّتِي أَشَرْتَ إِلَى بَعْضِهَا لَمْ يَتَرَكْهُمُ اللَّهُ - تَبَارَكَ وَتَعَالَى - هَمْلًا، لَا  
يَنْهَوْنَ، وَلَا يَنْهَوْنَ، وَلَمْ يَكُلُّهُمْ إِلَى عَقُولِهِمْ وَحَوَاسِهِمْ، بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْهِمْ رَسْلًا مِنْ لَدُنَ آدَمَ  
سَلَّمًا إِلَى أَنْ خُتِّمَ الرِّسْلَاتُ وَالنَّبِيَّاتُ بِرِسْلَةِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَأَنْزَلَ عَلَيْهِمْ كِتَابًا يُبَيِّنُهَا أَوْلَئِكَ  
رَسْلَ، وَيُبَيِّنُهَا الْأَنْبِيَاءُ الَّذِينَ يَأْتُونَ بَعْدَ الرَّسْلِ، وَيُبَيِّنُهَا الْعُلَمَاءُ الْرَّبَانِيُّونَ الَّذِينَ دَرَسُوا  
رِتَّاكِرُوا وَتَعْلَمُوا مَا جَاءَ بِهِ الرَّسْلُ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ تَعَالَى، وَبِذَلِكَ قَامَتِ الْحَجَّةُ عَلَى النَّاسِ،  
وَنَقْطَعَتِ الْمُعْذِرَةُ. كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَجِّزُ : **﴿رَسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ  
حُجَّةٌ بَعْدَ الرَّسُلِ﴾** [النَّسَاءِ: ١٦٥].

فِي رِسَالَاتِ الرَّسْلِ وَبِلُوغِ دُعَوْتِهِمْ إِلَى الْخَلْقِ تَنْقِطُ الْحَجَّةُ، وَيَسْطُرُ الْاعْتَدَارُ، يَوْمَ  
بَسْلَهُمُ اللَّهُ - تَبَارَكَ وَتَعَالَى - عَمَّا جَاءَ بِهِ الرَّسُلُونَ.

وَرَتَّبَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى عَلَى طَعَةِ الرَّسْلِ رِضَاهُ وَالْجَنَّةَ؛ لَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى أَرْسَلَهُمْ

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

ليطاعوا، وختهم برسالة نبيه محمد ﷺ؛ ليطاع فلا يعصي، وأشار إلى ذلك بقوله سبحانه:

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إِلَّا لِيُطْكَأَعْ بِإِذْنِ اللَّهِ﴾ [النساء: ٦٤].

وكما قال عليه ﷺ: ﴿وَمَنْ يُطِعَ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدِيقِينَ وَالشَّهِداءِ وَالصَّالِحِينَ﴾ [النساء: ١٩].

وناداهم بنداء لطيف أمراً لهم بطاعة وطاعة رسوله وطاعةولي أمر المسلمين، فقال: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولُو الْأَمْرِ مِنْكُمْ﴾ [النساء: ٥٩].

وأرشدهم عند التنازع والاختلاف أن يرجعوا إلى كتاب ربهم وستة نبיהם -عليه الصلاة والسلام- بعد وفاته، فقال عليه ﷺ: ﴿فَإِنْ تَنَزَّلُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنْتُمْ تُؤْمِنُنَّ بِاللَّهِ وَاللَّهُ أَكْبَرُ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحَسَنُ تَأْوِيلًا﴾ [النساء: ٥٩].

ومن عصى الرسل دخل النار، وكتب الله عليه مقتنه وسخطه وغضبه، وصبّ عليه أليم عذابه؛ لأنّه هو الذي ظلم نفسه برفض ما جاء به المرسلون، ومتابعة الهوى والشيطان، والنفس الأمارة بالسوء، وهذه الأنواع الثلاثة شرّ مخصوص، ودعاة ضلال.

فما يهوّي بصاحبه في النار ويئس القرار -والعياذ بالله-.

والشيطان كما أخبرنا الله عليه ﷺ عنه، وحذرنا منه بقوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَبَعُو حُطُوتَ الشَّيْطَنِ وَمَنْ يَتَّبِعُ حُطُوتَ الشَّيْطَنِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ [النور: ٢١].

فأخبرنا الله عليه ﷺ عن قبح دعوة الشيطان لنجذرها.

وكل معصية من قول وفعل ظاهراً أو باطنًا يرتكس فيها العبد فهي نتيجة لاستجابته لدعوة الشيطان؛ ولخطر ذلك جاء التنبية للأمة والإرشاد والتوجيه في كتاب الله عزّ وجلّ للأمة؛ لتحذر الهوى؛ ولتحذر متّابعة الشيطان؛ ولتحذر تلبية أمنيات النفس الأمارة بالسوء في آيات متعدّدات، كما في قول الله عليه ﷺ -عليه الصلاة والسلام-، وأمته تبع له في الخطاب: ﴿وَإِنْ تُطِعْ أَكْثَرَ مَنْ فِي الْأَرْضِ يُضْلُوكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنْ يَتَّبِعُونَ

لَمْ يَلْظَنْ وَإِنَّهُمْ إِلَّا يَخْرُجُونَ ﴿١١﴾ [الأنعام: ١١].

وفي قوله تعالى: ﴿وَلَا تَنْسِعَ الْهَوَى فَيُضْلِكَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ﴾ [ص: ٢٦].

وفي قوله تبارك وتعالى: ﴿أَفَرَبِيتَ مِنْ أَنْهَادَ إِلَيْهِ هَوَى وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى وَحْمَ عَنِ سَعْيِهِ﴾.

﴿فِيهِ، وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ، غَسَنَتْهُ فَمَنْ يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَّهِ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ [الجاثية: ٢٣].

وهكذا قول الحق تعالى: ﴿إِنَّ النَّفَسَ لَآمَارَةٌ بِالشَّوءِ إِلَّا مَا رَحِمَ رَبُّ﴾ [يوسف: ٥٣].

وقال في حق الشيطان، والتحذير من متابعته، وبيان عاقبة المتابعة: ﴿إِنَّ وَعَدَ اللَّهِ حَقٌّ

﴿لَا تَغُرِّنُوكُمُ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا وَلَا يَغُرِّنُوكُمُ بِاللَّهِ الْعَرُوفُ﴾ [لقمان: ٣٣].

﴿إِنَّ الشَّيْطَنَ لَكُوْنُ دُوْلَهُ فَأَخْيُدُهُ عَدُوًّا إِنَّمَا يَدْعُوا حِزْبَهُ لِيَكُوْنُوا مِنْ أَعْجَبِ السَّعِيرِ﴾ [فاطر: ٦].

هذا ولكم هذه الآيات من نظائر في هذا المعنى في كتاب الله عزوجل.

وإذا كان الأمر كما علمت؛ فسعادة الدارين محصورة في طاعة الله، وطاعة رسليه -عليهم

صلة والسلام - كما أمر الله ويبيّن، وأنزل في كتبه: التوراة، والإنجيل، والزبور، والفرقان،

وصحف إبراهيم وموسى، وأن الشقاء والضلال سببه معصية الرسل، ورد دعوتهم، والخروج

عن طاعة الله -تبارك وتعالى.-

لذا قال المصنف في جملتين قصيرتين في حق الرسول ﷺ: «بل أرسل إلينا رسولًا،

فمن أطاعه دخل الجنة، ومن عصاه دخل النار».

وحيث إن مسائل العلم لابد أن تؤيد بالأدلة، وذلك إذا قال الإنسان: هذا حلال، وهذا

حرام، وهذا حق، وهذا باطل، وهذه طريق اهدى، وتلك طرق الضلال والردى. فلابد أن

يدلل على ذلك من مصدريين عظيمين: كتاب الله المبين، وسنة الرسول ﷺ.

فمن جملة الأدلة على أن الله أرسل إلينا رسولًا كما أرسل إلى الأمم السابقة رسلًا

قول الله عزوجل: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولًا شَهِدًا عَلَيْكُمْ﴾ [المزمول: ١٥]. وهو خطاب لأمة محمد

ﷺ، والمراد بهم: كل من بعث النبي ﷺ وهم على وجه الأرض، كلهم أمة محمد ﷺ، تحجب

عليهم طاعته، والتقييد بشرعه المطهر، ولا عذر لأحد أن يتبعـد بشريعة من الشرائع السابقة بعد بعثة النبي ﷺ، ولا تقبل دعوى أحد يدعـي بأنه يسعـه الخروج عن شريعة النبي ﷺ كـما وسعـ الخضرـ الخروج عن شريعة موسى عليه السلام.

والأدلة على ذلك قائمة، منها قوله -تبارك وتعالـ: «وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافـةً لِّلناسِ بـشـيراً وـنـكـيراً» [سبأ: ٢٨]. وكلمة الناس شاملـة لجميع الأنـسـي من العرب والـعـجمـ.

وهكـذا قولـ الله ﷺ: «فـلـ يـكـانـهـاـ النـاسـ إـلـيـ رـسـوـلـ اللهـ إـلـيـكـمـ جـمـيعـ» [الأعراف: ١٥٨]. ولم يستثنـ من أـنـزلـ اللهـ عـلـىـ رـسـلـهـ وـأـنـبـيـائـهـ شـرـاعـ سـلـفـتـ، وـهـمـ وـرـثـواـ ذـلـكـ؛ لأنـ القرآنـ مـهـيـمـ عـلـىـ جـمـيعـ الـكـتـبـ، وـرـسـالـةـ النـبـيـ ﷺ عـامـةـ وـشـامـلـةـ، وـلـاـ يـجـزـئـ عـنـ أـحـدـ أـنـ يـتـبـعـ

بـشـيءـ مـاـ جـاءـ بـهـ الرـسـلـ الـأـوـلـونـ لـمـ يـكـنـ فـيـ شـرـعـنـاـ الشـرـيفـ؛ لـكـمالـ هـذـاـ الدـينـ وـقـامـهـ: «أـلـيـومـ أـكـمـلـتـ لـكـمـ دـيـنـكـمـ وـأـمـمـتـ عـلـيـكـمـ نـعـمـيـ وـرـضـيـتـ لـكـمـ الـإـسـلـامـ دـيـنـاـ» [المـائـدةـ: ٣].

وـأـكـدـ النـبـيـ ﷺ ذـلـكـ بـقـولـهـ: (وـالـلـهـ، لـاـ يـسـمـعـ بـيـ أـحـدـ مـنـ هـذـهـ الـأـمـةـ -ـيـهـودـيـ أوـ نـصـراـيـ .ـثـمـ يـمـوتـ، وـلـمـ يـؤـمـنـ بـالـذـيـ أـرـسـلـتـ إـلـاـ كـانـ مـنـ أـصـحـابـ النـارـ).ـ

إـذـنـ؛ فـالـأـدـلـةـ قـائـمـةـ كـمـ أـسـلـفـ بـأـنـ أـمـةـ مـحـمـدـ ﷺ هـمـ كـلـ مـنـ بـعـثـ النـبـيـ ﷺ وـهـمـ عـلـىـ وـجـهـ الـأـرـضـ مـنـ الـعـربـ وـالـعـجـمـ، فـهـمـ مـخـاطـبـونـ وـمـكـلـفـونـ وـمـسـئـلـوـنـ عـنـ رـسـالـةـ النـبـيـ ﷺ، الـذـيـ بـعـثـ عـلـىـ رـأـسـ الـأـرـبعـينـ مـنـ عـمـرـهـ، وـتـارـيـخـ بـعـثـتـهـ مـعـرـوفـ وـمـشـهـورـ فـيـ كـتـبـ التـارـيـخـ وـالـسـيرـ، وـهـذـاـ لـاـ يـدـفـعـهـ إـلـاـ الـمـبـطـلـوـنـ مـنـ كـفـارـ الـيـهـودـ وـالـنـصـارـىـ أـصـحـابـ التـحـرـيـفـ وـالـتـفـرـيـطـ وـالـإـفـرـاطـ، وـالـجـفـاءـ وـالـغـلـوـ فـيـ رـسـلـهـ وـأـنـبـيـائـهـ، قـالـوـاـ: إـنـاـ نـحـنـ أـهـلـ

الـشـرـاعـ الـكـبـارـ، فـنـحـنـ عـلـىـ شـرـيعـتـنـاـ.

وـمـنـ يـصـدـقـ مـنـهـمـ أـنـ النـبـيـ ﷺ رـسـولـ مـبـعـوتـ؛ قـالـ: إـنـاـ هـوـ إـلـىـ الـعـربـ خـاصـةـ.ـ وـيـدـلـيـ بـشـبـهـ مـنـ الـقـرـآنـ عـلـىـ زـعـمـهـ أـنـهـ تـصـلـحـ دـلـيـلاـ لـمـ قـالـ، وـمـنـ ذـلـكـ قـولـ اللهـ ﷺ:

«لـيـنـذـرـ أـمـ الـقـرـائـ وـمـنـ حـوـلـهـاـ» [الـشـورـيـ: ٧].ـ فـيـقـولـ: إـنـ رـسـالـةـ النـبـيـ ﷺ إـنـاـ هـيـ لـأـهـلـ مـكـةـ

ـ ثرى المجاورة لها، وما عدا ذلك فهم أتباع الرسالات الكبار كالتوراة والإنجيل !!  
 وكذبوا في ذلك؛ لأن الله تعالى ختم الرسالات والنبوات برسالة النبي ﷺ، وختم  
 كتب المنزلة بالفرقان الذي لا كتاب بعده، والرسول الذي لا نبي بعده، فهو خاتم  
 نبأء والمسلمين، ولا يصح من أحد من عباد الله إلا أن يتقيد بشرعه الكريم.  
 إذن: فالرسول شاهد على أمته، وقد بين الله تعالى تلك الشهادة، وأنها ستكون حقيقة  
 يوم القيمة؛ حيث قال تعالى: **﴿فَكَيْفَ إِذَا جَئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ سَهِيْلًا وَجَئْنَاكُمْ عَلَى هَؤُلَاءِ سَهِيْلًا﴾** [ النساء: ٤١].

وقد ثبت في السنن ومسند الإمام أحمد<sup>(١)</sup> أن الله - تبارك وتعالى - يوم يجمع الأمم  
 بها وأخرها يدعى نوح عليه السلام ويسأل هل بلغت قومك؟ فيقول: نعم بلغتهم. فيقال  
 لقومه: هل بلغكم نوح؟ فيقولون: ما جاءنا من نذير. فيقال لنوح: من يشهد لك؟ فيقول  
 نوح: محمد وأمته، فتأتي أمة محمد شاهدة على قوم نوح بأنهم أثاهم، ودعاهم، وحدر  
 زندر، ودعا سراً وجهرًا وليلاً ونهاراً، فتدان أمة نوح وتؤخذ بذنبها وهذا من مقتضى  
 حكمة الله وكمال عدله ، ثم يشهد النبي ﷺ على أمته بأنه بلغهم<sup>(٢)</sup>.

١) هو الإمام العالم الخججة المجتهد البارع الحافظ أبو عبد الله بن محمد بن حنبل الشيباني له مصنفات  
 ومن أشهرها مسنده ولد سنة ١٦٤ هـ ، وتوفي سنة ٣٤٠ هـ.

٢) ولفظه: عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: «يجيء نوح وأمته، فيقول الله تعالى: هل بلغت؟  
 فيقول: نعم، أي رب. فيقول لأمته: هل بلغكم؟ فيقولون: لا ما جاء من نبي. فيقول نوح: من  
 يشهد لك؟ فيقول: محمد عليه السلام وأمته، فتشهد أنه قد بلغ، وهو قوله - جل ذكره -: **﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَلْتَ لِتَكُونُوا شَهَادَةً عَلَى النَّاسِ﴾** [ البقرة: ١٤٣] ، والوسط: العدل ». آخر حديث الإمام أحمد في  
 مسنده (٣/٢٢ و ٤/١٣ و ٤/٥)، والبخاري في كتاب أحاديث النبأ، باب الأرواح جنود مجذدة  
 (٤٥٣/٢) (٣٣٣٩)، وكتاب التفسير باب ذكره: **﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطَلْتَ لِتَكُونُوا شَهَادَةً عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا﴾** (٤٧٨/٣) (١٩٣)، وكتاب الاعتصام، باب ذكره.

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

أمّا شهادة أمّة محمد -أمّة الإجابة، أهل الإيمان بالقرآن- فإنّهم يعتمدون فيها على ما جاء في كتاب الله وَيَعْلَمُ الْفَرْقَانَ الَّذِي يَقْرَئُونَهُ وَيَتَلَوْنَهُ فِي كُلِّ وَقْتٍ وَحِينٍ، ومن جملة ذلك قول الله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنَّذِرْ فَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَأْتِيهِمْ عَذَابٌ لَّيْكُمْ﴾ [فاطر: ٣٢] إلى آخر السورة، قال يَقُولُ إِنَّمَا يَأْتِي لَكُمْ نَذِيرٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَنْ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَأَنْتُمْ وَآتَيْتُمْ عَوْنَوْنَ﴾ [نوح: ١٣]. إلى آخر السورة، لقد اعتمدوا على كلام ربهم، وشهدوا بحق، ويشهد النبي ﷺ على أمته بأنه بلغهم، وكفى بشهادته حَقًّا وصَدِقَّا.

وأخبر الله تعالى أمّة محمد بأن إرسال الرسل وإنزال الكتب على الأمم سَنَة قائمة جارية في العباد؛ لثلا يكون لهم حُجَّة على الله تعالى حيث قال: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْ فَرْعَوْنَ رَسُولًا﴾ [آل عمران: ١٥]. وهو موسى عليه السلام، وقد دعا فرعون وقومه، دعاهم وذكّرهم بالله، ودلل لهم بأن الله تعالى هو خالقهم ورازقهم، فهو المستحق أن يُعبد، وأنه هو العلي الأعلى، فاستكبر فرعون وموه على قومه قائلًا ما قصّه الله عنه: ﴿يَأَتِيْهَا الْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِّنْ إِلَهٍ غَيْرِي﴾ [التتصّص: ٣٨].

وهكذا في قول الله تعالى: ﴿فَقَالَ أَنَّا رَبُّكُمُ الْأَكْلَ﴾ [النازعات: ٢٤].

فيبيّن الله تعالى أنه أرسل إليه رسولاً، فعصى فرعون الرسول، فترتبت على المعصية العقوبة العاجلة والعقوبة الآجلة، وهكذا سَنَة الله مع كل الأمم: أن المعصية تترتب عليها عقوبات دنيوية وبرزخية وأخروية، بحسب الجرائم، وبحسب المعصية والمخالفات: ﴿وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾ [الكهف: ٤٩].

وقد تكون العقوبة عاجلة تتبعها الآجلة، وقد تكون العقوبة آجلة بحيث يمهل العاصي،

(﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أَمَّةً وَسَطًا﴾) (٤/ ٣٧٢) (٧٣٤٩)، والترمذمي في كتاب تفسير القرآن (٥/ ١٩٠) (٢٩٦١)، وأبن ماجه في كتاب الزهد، باب صفة أمّة محمد وَيَعْلَمُ الْفَرْقَانَ الَّذِي يَقْرَئُونَهُ وَيَتَلَوْنَهُ فِي كُلِّ وَقْتٍ وَحِينٍ (٣/ ١٣٤٢) (٤٢٨٤) بفتحه.

يُنْعَقُ عَلَيْهِ النَّعْمَ، وَتَوَالِي لَدِيهِ الصَّحَّةُ وَالغَنْيُ وَالْأَمْنُ وَالْاسْتِقْرَارُ، وَهُوَ مَكْبُثٌ عَنِ الْمَعَاصِي... وَذَلِكَ لِحَقَّارَةِ الدِّنِيَا عِنْدَ اللَّهِ عَجَّلَ بِهِ ظَلَمٌ؟ يَدِ الْعَاصِي لَهُ يَوْمٌ يَرْجِعُ فِيهِ إِلَى اللَّهِ، لَا يَفْلُكُ النَّاسُ فِيهِ أَعْدَاهُمْ، وَلَا يَجْسِسُهُمْ إِلَّا ظَلَمُهُمْ وَجُورُهُمْ، فَاللَّهُمَّ سَلَّمْ سَلَّمْ.

وَقَدْ قَالَ اللَّهُ عَجَّلَ بِهِ فِي هَذَا الْمَعْنَى: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخْذَ الْقُرْبَى وَهِيَ ظَلَمَةٌ إِنَّ حُمَّادَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ﴾ [هُود٢: ١٠٢].

وَقَالَ النَّبِيُّ عَجَّلَ بِهِ: «إِنَّ اللَّهَ لِيَمْلِي لِلظَّالِمِ حَتَّى إِذَا أَخْذَهُ لَمْ يَفْلِهِ»<sup>(١)</sup>. وَهُوَ تَعْبِيرٌ يُشَعِّرُ بِشَدَّةِ الْعَقُوبَةِ وَقُوَّةِ الْبَطْشِ، كَمَا فِي قَوْلِهِ عَجَّلَ بِهِ: ﴿إِنَّ بَطْشَ رَبِّكَ لَشَدِيدٌ﴾ [الْبَرْوَج١٢: ٣]. لَذَا قَالَ اللَّهُ عَجَّلَ بِهِ: ﴿فَعَصَى فِرْعَوْنُ الرَّسُولَ فَأَخْذَنَاهُ أَخْذًا وَبِلَاءً﴾ [الْمُرْسَل١٦: ١٦]. أَيْ: شَدِيدًا بِغَایَةِ الشَّدَّةِ، وَهُوَ تَبَيِّنُهُ لِأَمَّةِ مُحَمَّدٍ عَجَّلَ بِهِ، لِيَبْعَدُوا عَنِ فَعْلِ فَرْعَوْنِ وَقَوْمِهِ، وَيُقْبَلُوا عَلَى ضَعَّفَةِ نَبِيِّهِمْ مُحَمَّدٍ عَجَّلَ بِهِ؛ لِأَنَّ اللَّهَ أَخْبَرَهُمْ بِأَنَّ سَنَتَهُ الْقَائِمَةُ عَلَى الْحَقِّ أَنَّهُ إِذَا أَرْسَلَ رَسُولًا تَزَمَّنَ النَّاسُ بِطَاعَتِهِ وَمَتَابِعَتِهِ، فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَاهُ دَخَلَ النَّارَ..

\* \* \*

«الْمَسَأَلَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّ اللَّهَ لَا يَرْضِي أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِي عِبَادَتِهِ، لَا مَلَكٌ مُقْرَبٌ، وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [١٨].

### الشرح

[١٨] «الْمَسَأَلَةُ الثَّانِيَةُ: أَنَّ اللَّهَ لَا يَرْضِي أَنْ يُشْرِكَ مَعَهُ أَحَدٌ فِي عِبَادَتِهِ، لَا مَلَكٌ مُقْرَبٌ، وَلَا نَبِيٌّ مُرْسَلٌ، وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الْجَن١٨: ١٨]: وَحْقًا، إِنَّ اللَّهَ الَّذِي انْفَرَدَ بِخَلْقِ الْعِبَادِ وَرَزْقَهُمْ، وَهُوَ الْمَتَصْرِفُ فِيهِمْ وَالْمَدِيرُ

(١) وَتَكْمِلَةُ الْمَحِدِيثِ: «قَالَ : ثُمَّ قَرَأَ: ﴿وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخْذَ الْقُرْبَى وَهِيَ ظَلَمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ﴾» أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ (٢٤٣/٣)، وَمُسْلِمُ (٤/١٩٩٧).

لشئونهم لا يرضى أن يكون له شريك في عبادته.

والعبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال، والأفعال، والأعمال الظاهرة والباطنة، فمن صرف العبادات لغير الله؛ فقد أشرك شركاً أكبر.

ومن أشرك مع الله **بِجَلَّ** غيره من مخلوقاته؛ فقد أشرك شركاً أكبر.

إذن: فجميع العبادات والقربات من: استعاة، واستغاثة، وذبح، ونذر، ورغبة، ورهبة، وخشوع، وخشية، وإنابة، وتوكل، ورجاء، وخوف، كل ذلك من العبادات التي لا يجوز أن تصرف لغير الله، أو يكون مع الله فيها شريك؛ لأنَّ الله لا يرضي ذلك.

والشرك أكبر ذنب عصي الله به، وهو الذنب الذي لا يُغفر، ولا يستحق أهله الشفاعة، وإنها هم من أهل النار خالدين مخلدين، كما قال الله **بِجَلَّ**: «إِنَّ اللَّهَ لَا يَعْفُرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ، وَيَعْفُرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنِ يَشَاءُ» [النساء: ٤٨].

﴿وَأَنَّ الْمُسْتَحِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]. أي: لا تعبدوا أحداً مع الله أبداً من الملائكة المقربين، ولا من الرسل الكرام، ولا من الأنبياء العظام، ولا من الصالحين من الأنام، ولا الأشجار، ولا الأحجار، ولا غير ذلك، إذ كل عبادة لغير الله **بِجَلَّ** فهي عبادة للطاغوت.

والطاغوت: اسم عام لكل ما تجاوز به العبد حدَّه من معبد، أو متبع، أو مطاع. ولا يستبعد المسلمون خطر الشرك، فالشرك خطير: كبيره وصغريه، قليله وكثيره، ومن هنا وجب أن يتقدِّم المسلمون -وبالأخص طلبة العلم -أحوالهم، ويتقدِّمُوا أعمالهم، وكافة تصرفاتهم، وما تقوم به قلوبهم، يتقدِّمُون ذلك في كل لحظة من لحظات العمر؛ لثلا يشوب الأعمال شرك بالله عظيم، أو بدعة مضلة، ويتقدِّمُون أحوال الناس أيضاً، ويبذلون لهم التعليم والتوجيه والتوصيحة حتى لا يقعوا في شيء من ضروب الشرك فيهلكوا.

وقد أخبر النبي **بِجَلَّ** بأنه يخاف على أمته من الشرك خوفاً عظيماً؛ حيث قال: «إِنَّ

حروف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر. قالوا: وما هو؟ قال: الرياء<sup>(١)</sup>. فإنه ضرب من سرورب الشرك، فلابد من تحقيق التوحيد ظاهراً وباطناً، والبراءة من الشرك وأهله، ولتفقد نسخ؛ لئلا يدخل عليها ضرب من ضرورب الشرك، أو صورة من صوره الخطيرة.

وقد سُئل النبي ﷺ كما في حديث عبد الله بن مسعود عليهما السلام حيث قال له: «يا رسول الله، أي الذنب أعظم؟ قال: أن تجعل لله نذراً وهو خلقك»<sup>(٢)</sup>. وهو كما ترى دليل على عظم بـ الشرك وخطره على الناس.

ونقتصر على هاتين المسألتين، وإلى درس قادم -إن شاء الله تعالى-.

وصلى الله على محمد، وعلى آله وصحبه ..



<sup>(١)</sup> آخرجه الإمام أحمد في مسنده (٥/٤٢٨)، والطبراني في المعجم (٤/٢٥٣)، وأورده الحيثي في مجمع الزوائد (١/١٠٢)، وقال: رجاله رجال الصحيح.

<sup>(٢)</sup> سبق تخربيجه (ص ٣٦).

## الدرس الرابع

«المُسَأْلَةُ التَّالِثَةُ: وَهِيَ أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ، وَوَحَدَ اللَّهَ؛ لَا يَجُوزُ لَهُ مُوَالَةً مِنْ حَادَّ

الله وَرَسُولِهِ، وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَرِيبًا» [١٩].

وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿لَا يَحِدُّ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِهِ وَالْيَوْمَ الْآخِرِ يُؤْذَوْكُمْ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَلَوْ كَانُوا بَابَهُمْ أَوْ نُسَكَّاهُمْ أَوْ إِخْوَنَهُمْ أَوْ عَيْدَرَتَهُمْ أَوْ أَتَيْكُمْ كَتَّافَةً فَلُؤْبِهِمْ أَلَيْكُمْ وَأَيَّدَهُمْ بِرُوْجَ مَنَّهُ وَيَدْخُلُهُمْ جَنَّتَ تَحْرِي مِنْ تَحْنِهَا الْأَنْهَرُ حَدَّلِينَ فِيهَا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أَوْ أَتَيْكُمْ جَزْبُ اللَّهِ أَلَا إِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ [الجادلة: ٢٢٠].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن اهتدى بهداه ..

مضي معنا شرح مسائلتين من هذه المسائل الثلاث:

المُسَأْلَةُ الْأُولَى وَهِيَ: «أَنَّ اللَّهَ خَلَقَنَا وَرَزَقَنَا، وَلَمْ يَتَرَكَنَا هَمَّاً، بَلْ أَرْسَلَ إِلَيْنَا رَسُولًا،

فَمَنْ أَطَاعَهُ دَخَلَ الْجَنَّةَ، وَمَنْ عَصَاهُ دَخَلَ النَّارَ».

المُسَأْلَةُ الثَّالِثَةُ: «أَنَّ اللَّهَ لَا يَرْضِي أَنْ يُشَرِّكَ مَعَهُ أَحَدًا فِي عِبَادَتِهِ، لَا مُلْكٌ مُقْرَبٌ، وَلَا

نَبِيٌّ مُرْسَلٌ». وَغَيْرُهُمْ مِنْ بَابِ أُولَى، وَعَرَفْنَا مَعْنَى الشُّرُكَ، وَأَنْوَاعَ الشُّرُكِ، وَخَطَرُهُ عَلَى

الْأَمَّةِ، وَأَنَّ مِنْهُ الْخَفِيُّ الَّذِي يَحْتَاجُ مَعَهُ الْعِبَادُ إِلَيْهِ تَفَقُّدُ أَنْفُسِهِمْ وَقُلُوبِهِمْ وَأَعْيُّهُمْ، وَمِنْهُ

الْوَاضِحُ الْجَلِيُّ مِنْ أَقْوَالِ الْعِبَادِ وَاعْتِقَادَاتِهِمْ وَأَفْعَالِهِمْ.

\* موضوع درس هذه الليلة هو:

[١٩] «المُسَأْلَةُ التَّالِثَةُ: وَهِيَ أَنَّ مَنْ أَطَاعَ الرَّسُولَ، وَوَحَدَ اللَّهَ؛ لَا يَجُوزُ لَهُ مُوَالَةً مِنْ حَادَّ

الله وَرَسُولِهِ، وَلَوْ كَانَ أَقْرَبَ قَرِيبًا».

وبيان ذلك: أن أتباع محمد ﷺ يحبون في الله، ويُبغضون في الله، وهذه قاعدة يطبقها  
يتفاعل معها أهل الحق دائمًا، وأهل السنة والجماعة من سلفنا الصالحين وأتباعهم إلى يوم  
هـين؛ إذ كل من أطاع الرسول ﷺ فيها جاء به من عند الله ﷺ من كتاب وسنة، وَهَذَا  
هـ في ربوبيته، وإلهيته، وأسمائه وصفاته، وجميع أفعاله؛ فإنه لا يجوز له موالاة -أي: محبة-  
رمواقفة ومناصرة من كان مخادعاً لله، ونابداً لشرعه الكريم وراء ظهره، ومخادعاً لما جاء به رسوله  
ﷺ ولو كان من أقرب الناس إليه.

ومن هنا يجب أن يعرف طالب العلم حقيقة الولاء والبراء، أي: من الذي يجب أن  
يحبّ ويyoالى؟ وعلى أي شيء تكون المحبة والولاء، وما هي أسباب المعاداة والهجر  
والبغض؟ هذه أمور من أساس العقيدة.

وعليه: فإن كل من أطاع النبي ﷺ، وَهَذَا الله في ربوبيته وإلهيته وأسمائه وصفاته:  
يجب أن يكون حبه في الله، وبغضه في الله، وموالاته في الله، ومعاداته في الله، فمتى فعل  
ذلك؛ فقد حقق التمسك بعروة الإيمان، وقد نال ولادة الله -تبارك وتعالى- التي لا تُنال  
لأ بذلك.

وقد علم أصحاب النبي ﷺ قاعدة الولاء والبراء، فمن يكون الولاء، ومن يكون  
البراء، وتفاعلوا مع هذه القاعدة، فبرز الابن لأبيه ليقتلها؛ لأنه عدو الله، وبغضهم برز  
لابنه ليقتلها؛ لأنه على غير منهج الإسلام، وهذا معروف من سبب التزول لهذه الآية  
الكريمة: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِإِلَهٍ وَالْيَوْمَ الْآخِرُ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾  
(المجادلة: ٢٢) الآية، حيث إنها نزلت في أبي عبيدة عامر بن الجراح الذي قتل أباه؛ لأنه كان  
كافراً، وفي أبي بكر؛ لأنه برز لابنه وكان كافراً<sup>(١)</sup>، ليتحققوا مبدأ الولاء والبراء، فأنزل الله

(١) قال القرطبي: قال السدي: «نزلت في عبد الله بن عبد الله بن أبي، جلس إلى النبي ﷺ. فشرب النبي  
ﷺ ماء، فقال له: يا رسول الله، ما أبقيت من شرابك فضلة أستقيها أبي، لعل الله يظهر بها قلبها؟

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

فيهما وفي أمثلتها هذا القرآن الذي يُتلى إلى ما شاء الله إلى أن يرفعه الله تبارك وتعالى - من الصدور، ويرفعه من الأرض.

وموضوع الولاء والبراء يحتاج إلى شيء من التفصيل، فالولاء درجات بحسب من توالي، والبراء كذلك درجات، فمن كان على منهج السلف الصالح في العقيدة والعبدة والمعاملة والأدب والسلوك، وعلى أخوة الإسلام والإيمان والإحسان؛ فهذا له من الولاء أعلى وأكمله، بعد ولاء الله ورسوله ﷺ، وفي هذا المعنى قال الله عزوجل : ﴿إِنَّمَا يُلْهِمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مِمَّا أُنزِلَ إِلَيْهِ وَمِمَّا يُصْنَعُونَ أَنَّهُمْ أَنفُسُهُمْ وَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [المائدة: ٥٥-٥٦].

ويتجلى الولاء في الله عزوجل : في الحب فيه، والبغض فيه.

**والولاء في حق رسول الله ﷺ:** محبته، واتباع أمره، واجتناب نهيه، والتأسي به،

فأفضل له، فأتاه بها، فقال له عبد الله: ما هذا؟ فقال: هي فضيلة من شراب النبي ﷺ جئتكم بها تشربها، لعل الله يظهر قلبك بها. فقال له أبوه: فهلا جئتنى ببول أمك فهو أطهور منها، فغضب وجاء إلى النبي ﷺ، وقال: يا رسول الله، أما أذنت لي في قتل أبي؟ فقال النبي ﷺ: بل ترفق به، وتحسن إليه».

وقال ابن جرير: حديث أن أبي قحافة سب النبي ﷺ، فصَكَهُ أبو بكر ابنه صَكَةً، فسقط منها على وجهه، ثم أتى النبي ﷺ، فذكر له ذلك، فقال: «أوفعلته؟! لا تعد إليه». فقال: والذي يبعثك بالحق نبياً، لو كان السيف مني قريراً لقتلته».

وقال ابن مسعود: «نزلت في أبي عبيدة بن الجراح، قتل أباه عبد الله بن الجراح يوم أحد وقيل: يوم بدر. وكان الجراح يتصدى لأبي عبيدة، وأبو عبيدة يحيد عنه، فلما أكثر قصد عليه أبو عبيدة فقتله، فأنزل الله حين قتل أبيه: ﴿لَا يَحْدُثُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِإِلَهٍ وَالَّذِي هُوَ الْآخِرُ﴾».

واستدل مالك - رحمه الله - من هذه الآية على مُعاداة القدرية، وترك مجالستهم.

قال: قلت: وفي معنى أهل القدر جميع أهل الظلم والعدوان. الجامع لأحكام القرآن (١٧) (١٩٩/١٧) باختصار .

ـ سعه عموماً محبة شرعية إلى يوم القيمة، وهي من العبادات الفاضلة، ومن علامات بيان، ومن صفاتهم وخصائصهم التي يمتازون بها على غيرهم.

ـ ومن كان دون ذلك من المسلمين؛ فله من الموالاة بحسب ما معه من الإسلام بين والإحسان، ويُغضّن بقدر ما فيه من الفسق والعصيان.

ـ ومن كان من أهل البدع المضلة على اختلاف أنواع أهل البدع -وهم كثـرـ، فهو لاء موا في محـيط الإسلام، ومن جملة المسلمين، ما أخرجتهم بدعـهم عن الإسلام؛ فهو لاء مـفسـون بـقدر مـعـاصـيـهم وـبـدـعـهـمـ، وـيـهـجـرـ مـجالـسـهـمـ وـمـكـالـتـهـمـ، وـلـاـ يؤـخـذـهـمـ عنـهـمـ، وـذـلـكـ بـحـسـبـ المـصـلـحةـ التـيـ تـرـتـبـ عـلـىـ هـجـرـهـمـ وـالـابـتـادـعـهـمـ<sup>(١)</sup>.

ـ فـكـمـ مـنـ إـنـسـانـ سـلـيمـ الـفـطـرـةـ قـاـبـلـ لـلـخـيـرـ يـلـتـمـسـ الـصـلـاحـ لـنـفـسـهـ، بـتـسـلـطـ عـلـيـهـ أـهـلـ الـبـدـعـ عـلـىـ اـخـتـلـافـ أـنـوـاعـهـمـ؛ إـمـاـ الجـهـمـيـةـ<sup>(٢)</sup> الـمـعـطـلـةـ، إـمـاـ الـمـعـتـزـلـةـ<sup>(٣)</sup>،

ـ قال الشـيخـ إـسـمـاعـيلـ بـنـ عـبـدـ الرـحـمـنـ الصـابـوـنيـ: «وـيـجـانـبـونـ أـهـلـ الـبـدـعـ وـالـضـلـالـاتـ، وـيـعـادـونـ أـصـحـابـ الـأـهـوـاءـ وـاجـهـالـاتـ، وـيـغـضـونـ أـهـلـ الـبـدـعـ الـذـينـ أـحـدـثـواـ فـيـ الدـيـنـ مـاـ لـيـسـ مـنـهـ، وـلـاـ يـجـبـونـهـمـ، وـلـاـ يـصـحـبـونـهـمـ، وـلـاـ يـسـمـعـونـ كـلـامـهـمـ، وـلـاـ يـجـالـسـونـهـمـ، وـلـاـ يـجـادـلـونـهـمـ فـيـ الدـيـنـ، وـلـاـ يـنـاظـرـونـهـمـ، وـيـرـوـنـ صـوـنـ آذـانـهـمـ عـنـ سـمـاعـ أـبـاطـلـهـمـ التـيـ إـذـاـ مـرـتـ فـيـ الـآـذـانـ وـقـرـتـ فـيـ الـقـلـوبـ، وـضـرـتـ وـجـرـتـ إـلـيـهاـ الـوـسـاـوسـ وـالـخـطـرـاتـ الـفـاسـدـةـ».

ـ وقال: «وـاتـقـنـواـ مـعـ ذـلـكـ عـلـىـ التـقـولـ بـقـهـرـ أـهـلـ الـبـدـعـ، وـإـذـلـهـمـ، وـإـخـزـائـهـمـ، وـإـبعـادـهـمـ، وـإـقصـائـهـمـ، وـالتـبـاعـدـ مـنـهـمـ وـمـنـ مـصـاحـبـهـمـ وـمـعـاـشـهـمـ، وـالتـقـرـبـ إـلـىـ اللهـ بـعـدـ بـمـجـانـبـهـمـ وـمـهـاجـرـهـمـ»، انظر:

ـ عـقـيـدةـ السـلـفـ وـأـصـحـابـ الـحـدـيـثـ (صـ ١٠٥، صـ ١١٣) باختصار.

ـ (٢) الجـهـمـيـةـ: أـصـحـابـ الـجـهـمـ بـنـ صـفـوانـ، وـهـوـ مـنـ الـخـبـرـةـ الـخـالـصـةـ، ظـهـرـتـ بـدـعـتـهـ بـ«تـرـمـذـ»، وـقـتـلـهـ سـلـمـ بـنـ أحـزـوـنـ الـمـارـفـيـ بـ: «مـرـوـ» فـيـ آخـرـ مـلـكـ بـنـيـ أـمـيـةـ، وـوـافـقـ الـمـعـتـزـلـةـ فـيـ نـفـيـ الـصـفـاتـ الـأـزـلـيـةـ، وـزـادـ عـلـيـهـمـ بـأـشـيـاءـ الـمـلـلـ وـالـنـحـلـ (٧٣/١).

ـ (٣) الـمـعـتـزـلـةـ: أـصـحـابـ وـاـصـلـ بـنـ عـطـاءـ الـغـزـالـ لـمـ اـعـتـزـلـ بـجـلـسـ الـحـسـنـ الـبـصـريـ، يـقـرـرـ أـنـ مـرـتكـبـ الـكـبـيرـةـ لـيـسـ بـمـؤـمـنـ وـلـاـ كـافـرـ، وـيـثـبـتـ الـمـتـزـلـةـ بـيـنـ الـمـتـزـلـيـنـ، فـطـرـدـهـ، فـأـعـتـزـلـهـ، وـتـبـعـتـهـ جـمـاعـةـ سـمـوـاـ الـمـعـتـزـلـةـ.

ـ الـمـلـلـ وـالـنـحـلـ (٣٨/١).

وإماماً الأشاعرة<sup>(١)</sup> ومن والاهم.

وإماماً أهل الحزبيات والتنظيميات السرية على اختلاف جماعاتهم التي قد تعددت. وتنوعت مشاربها، هؤلاء كالمأهول بدع، إذا تسلطوا على طالب العلم، وأتواه من ناحية المحبة والأخوة، ونصرة الإسلام، وما شاكل ذلك؛ استولوه حتى يتمكنوا منه، وبعد ذلك يعطوه من تعليماتهم المنحرفة شيئاً فشيئاً حتى يصبح فرداً من أفرادهم، وجندياً من جنودهم على غير منهج مستقيم، وإنما على البدع والتضليل وإثارة الفتنة، وهذا موجود في صفوف الحزبيين على اختلاف أنواعهم، والحركيين على اختلاف مسمياتهم.

ومن هنا وجب النصح لطلبة العلم أن يحذرُوا أهل البدع، وأن يجتنبوا مجالسهم، وإن الأنوار لهم الكلام، وبذلوا لهم من المعروف شيئاً كثيراً، فإن منهج السلف وعقيدة السلف التي تتبع في فهم الإسلام والإيمان والإحسان فهمها صحيحاً لا يجوز للإنسان أن يتاجر بها، أو أن يجامِل بها، فعقيدتك الصحيحة ومنهجك الحق هما رأس مالك، من أجلهما خلقت، وفي سبيلهما تجاهد بكلمة الحق وبالقلم، وتذب عن سنته النبي ﷺ البيضاء النقية التي دسَّها أهل البدع على اختلاف بدعهم سواء من أهل النَّحْل القديمة أو من أهل البدع المعاصرة.

لذا نقول في حق المبتدع: يُحُبُّ بما عنده من إسلام، ويُبغض ويُهجر ويُقاطع مجلسه ومواصلته حتى يترك بدعته التي يدعو الناس إليها، وذلك بحسب المصلحة ودرء المفسدة. وأن هذه الجماعات الموجودة على الساحة تحمل بدعاً متعددة، يجب أن يقال الحق، وبين ولا يكتم، لا يحملون بدعة واحدة، وإنما يحملون بدعاً متعددة، فالتنظيميات السرية في دولة مسلمة من البدع، والمجالس السرية دون عوام الناس<sup>(٢)</sup> بحجَّة المذاكرة وقراءة

(١) الأشاعرة: هم فرقة أسسها أبو الحسن الأشعري في أول أمره بعد اختلافه مع المعتزلة، غير أنه رجع إلى مذهب السلف، ومصدر التلقى عندهم العقل، ويبطلون بعض الصفات، ويرؤون بعضها، الأجوية السديدة للشارح (٤/٥٣) يتصرف.

(٢) عن الأوزاعي قال: قال عمر بن عبد العزيز: «إذا رأيت قوماً يتناجون بأمر دون عامتهم: فهم عن تأسيس ضلاللة». أخرجه الدارمي في المقدمة، باب: في اجتناب الأهواء (١/٣٠٧، ١٠٣).

عم هذه من البدع، وهكذا الانحراف عن العلوم الشرعية التي تربط شباب الأمة  
بحنفthem وبارئهم سبحانه وبيته نبיהם عليه الصلاة والسلام، والعناية بها، والذب  
سب، كل هذه من البدع التي وقعت فيها الجماعات الموجودة على الساحة كـ الإخوانية<sup>(١)</sup>،

ـ تبليغية<sup>(٢)</sup> ، ومن جرّى مجرّاهم، ومن سلك في مسلكهم، ونهج منهجهم.

فالحذر الحذر من كل أصحاب بدعة خرجوها عن المنهج الحق إلى منهجه وافت اخترعه

الإخوانية: هي «جامعة الإخوان المسلمين» قام بتأسيسها حسن بن أحمد البنا، ولد عام (١٣٢٤هـ) في مصر، وتوفي عام (١٣٦٨هـ)، والذي تربى على الطريقة الصوفية الحصافية، وأخذ يعتها على يد بسيوني العبد، ثم على يد عبد الوهاب الحصافي نائب رئيس الطريقة، وواظبه على حضرتها، وكان الهدف من حركته جذب جميع المسلمين في مصر على اختلاف مناهجهم بين السلفية والصوفية، فعرفت نفسها بأنها «دعوة سلفية» و«طريقة سنية» و«حقيقة صوفية»، وأرادت أن تجمع في عضويتها بين طالب الدين والدنيا، فأضافت أنها «هيئة سياسية» و«جامعة رياضية» و«رابطة علمية ثقافية» و«شركة اقتصادية» و«فكرة اجتماعية». حقيقة الدعوة إلى الله تعالى (ص ٨٦، وص ٨٨) بتصرف.

(٢) جماعة قام بتأسيسها محمد بن إلياس بن محمد إسمايل الكاندهلوي، ولد عام (١٣٠٢هـ)، وتوفي عام (١٣٦٣هـ) الديوبندي منهجاً، والخلفي مذهباً، الأشعري الماتريدي عقيدة، الصوفى طريقة.

\* وهم أصول ستة - أو صفات ستة . وهي:

١- تحقيق الكلمة الطيبة : «لا إله إلا الله، محمد رسول الله».

٢- الصلاة ذات الخشوع والحضور.

٣- العلم «بالفضائل لا المسائل» مع الذكر.

٤- إكرام المسلم.

٥ تصحيح النية.

٦ الدعوة إلى الله والخروج في سبيل الله «على منهجه التبليغ».

ولكل من هذه الأصول أو الصفات «مقصد»، و«فضيلة»، و«طريقة حصول» محددة. حقيقة الدعوة إلى الله تعالى (ص ٧٥، وص ٨٠) بتصرف.

من يجهل الأمور، والأدلة على ذلك قائمة أنهم يجهلون الأمور، فالمؤسسين لها يجهلون منهج الرسل وأتباعهم في الدعوة إلى الله؛ فلذا كان الولاء والبراء قاعدة إيمانية، فإنَّ بعض قادة المؤسسين لهذه الجماعة لم يطبقوا باب الولاء والبراء على الوجه المراد منهم شرعاً.

وأضرب لكم مثلاً: بعض زعماء هذه الجماعة<sup>(١)</sup> صرَّح في رسائله ومشوراته بـ«أن الرافضة<sup>(٢)</sup> إخوة للمسلمين، وما الخلاف بيننا وبينهم إلا في فروع المسائل كالخلاف بين المذاهب». أي: بين الأئمة الأربعه<sup>(٣)</sup>.

وهذا قياس فاسد، فالرافضة معروفون بسوء معتقدهم، وقيح أفعالهم، وسوء تصرفاتهم، فبالإضافة إلى الشركيات ضموا إليها بعض أصحاب النبي ﷺ إلا بضعة نفر، وفي مقدمة من يبغضون -بل ويلعنون-: أبو بكر، وعمر ~~عليهما السلام~~ اللذان هما خير من وطئت أقدامهم الأرض بعد رسول الله <ﷺ> بإجماع أمّة الإسلام.

فعندما يقول مؤسس جماعة الإخوان حسن البنا بأن الرافضة إخوة للسنن هذا خطأ فاحش، ومنكر من القول، وهو تعير يدل على جهل قائله بمنهج أهل السنة والجماعة، وهو قد مات -رحمه الله-، وأفضى إلى ما قدم، ولكن الذين يدافعون عن هذا المنهج الذي أسس على مثل هذا الفهم السقيم، هؤلاء الذين يجب أن يبين أمرهم، وأن يحذَّر منهم،

(١) يقصد الشيخ -حفظه الله- مؤسس جماعة «الإخوان المسلمون» حسن البنا.

(٢) الرفض بمعنى الترك، وهم الذين يرفضون إمامية الشيوخين: أبي بكر، وعمر ~~عليهما السلام~~، ويترءون منها، ويسبون أصحاب النبي ﷺ ويتقصونهم. بذلك المجهود في إثبات مشابهة الرافضة لليهود (١٨٥).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وما لفظ: «الرافضة» فهذا اللفظ أول ما ظهر في الإسلام لما خرج زيد بن علي بن الحسين في أوائل المائة الثانية في خلافة هشام بن عبد الملك، واتبعه الشيعة، فسئل عن أبي بكر وعمر، فتولاهما وترحَّم عليهما، فرفضه قوم، فقال: رفضتُموني، رفضتموني، فسموا الرافضة» الفتاوي (١٣/٣٥).

(٣) انظر: الأُجوبة السديدة على الأسئلة الرشيدة للشارح (٥/٤٣، ٤٤).

ـ بـ جنوب مجالسهم؛ لئلا ينشروا سموهم في أبنائنا، وفي شبابنا، وفي إخواننا.

ـ وهكذا يقول المؤسس لهذه الجماعة: «إنه ليس بيننا وبين اليهود عداء ديني، وإنما

ـ وبينهم خلاف في الاقتصاد»<sup>(١)</sup>.

ـ وهذا منكر من القول؛ لأن الله عَزَّلَ أعلن عداوة اليهود والمرتكبين للمؤمنين بقوله

ـ رَبُّكَ وَتَعَالَى : «﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَدَاوَةً لِّلَّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَلْيَهُودُ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا﴾

ـ [٢٨٢]. فجهل هذه الآية رغم وضوحها وجلالها وإحكامها يتربّ عليه شيء خطير.

ـ وهكذا يأتي المؤسس المذكور إلى باب الأسماء والصفات، فيقول: «هذه نصوص

ـ من أمرها إلى الله»<sup>(٢)</sup>. وخالف أهل السنة والجماعة في هذا، فأهل السنة والجماعة لا

ـ يُصون المعاني، ولكن يُفَوَّضُونَ الكيفيات، أي: علم كيفية صفات الله عَزَّلَ يفوضونها

ـ عنه، وأمام المعاني فهي واضحة وظاهرة؛ لأن الله عَزَّلَ خاطبنا بها نعرف ونفهم، وأمرنا

ـ بهذا القرآن -من فاخته إلى خاتمه- من أجل أن نفهم المعنى.

ـ وهكذا فيما يتعلق بوجوب البيعة السائرة في هذا المنهج الذي لا يجوز أن تطبق،

ـ لأخص في دولة مسلمة لواليها بيعة في أعناق المسلمين!! نوابه وأمراؤه وقضاة، أي:

ـ يجوز أن يكون هناك بيعة، وإن سماها الإخوان المسلمون: بيعة على البر والتقوى. فإن

ـ مما تخلص من الواقع.

ـ أما المؤسس الأول لجماعة الإخوان فإنه قال في خطابه: «ألا إن أركان بيعتنا عشرة؟

ـ حفظوها»<sup>(٣)</sup>. وهكذا المنهج أخذ عنهم.

<sup>(١)</sup> انظر: كتاب «الإخوان المسلمون أحداث صنعت التاريخ» (ص ٤٠٩).

<sup>(٢)</sup> انظر: رسالة العقائد (ص ٧٤، وص ٧٧).

<sup>(٣)</sup> مجموعة رسائل الإمام الشهيد حسن البنا (ص ٧): «أيها الإخوان الصادقون أركان بيعتنا عشرة فاحفظوها: الفهم، والإخلاص، والعمل، واجهاد، والتضحية، والطاعة، والثبات، والتجرد، والآخرة، والثقة».

ـ انظر رسالة التعاليم لحسن البنا (ص ٣)، والمدخل لمذكرة الإخوان لسعيد حوى (ص ٣٠).

كذلك إذن ما حققوا الولاء والبراء الذي تتحدث عنه هنا الآن في هذا الدرس، وفيها يتعلّق بمؤاخذتهم ومصافاتهم للصوفية<sup>(١)</sup> الضاللة المضلة، فقد أثني عليهم مؤسس جماعة الإخوان ثناءً عاطراً على طريقة تسمى: «الطريقة الميرغنية»<sup>(٢)</sup> لما احتفل بصاحب الطريقة محمد عثمان الميرغني، وألقى خطاباً سجلته وثائق التاريخ ..

قال: «إنَّ دعوة الإخوان لا تنسى فضلهم، وما قامت إلَّا على كواهله، وما استقامت إلَّا بمساعيهم الميرغنية»<sup>(٣)</sup>. وسماهم أقطاب الإسلام، إلى غير ذلك من الأمور التي تدل على جهله بخطر الطرق الصوفية التي ليس لها مصدر من كتاب الله وسنة النبي ﷺ، وإنما مصدرها التلقي عن الم Kashafات، وما يُدعى من الكرامات كما يقولون، عن الكشف، والوجود، والمنامات، والرؤى، وما شاكل ذلك من المصادر التي جانبت كتاب الله وسنة النبي ﷺ.

ثم إنَّ المؤسس أشاد بالصوفية وبالطريقة التي تربى فيها «حسن البناء»، وهي

(١) سُمُوا بذلك نسبة إلى لبس الصوف، ومصادر التلقي الرئيسة عند فرق الصوفية عموماً ثلاثة مصادر، وهي: «الكشف، والذوق، والوجود»، وتحت كل قسم منها أقسام ودرجات. وهذا لا ينفي وجود مصادر أخرى غير هذه الثلاثة. [المصادر العامة للتلقي الصوفية (ص ٣١، ٢١، وص ١٨٣)].

(٢) نسبة إلى عثمان الميرغني، ثم وارث أبيه محمد عثمان الميرغبني المتوفى عام (١٣٦٨هـ)، والذي كان يقول عن نفسه: «من رأني ومن رأى من رأى إلى حسنة لم تمسه النار، ولا حرج على ذلك، فإنَّ الله يختص برحمته من يشاء». وسمى نفسه: الختم، أو خاتم الأولياء، وجعل هذا الاسم علَّياً على طريقته الصوفية حيث سماها «الختمية»، أي: خاتمة الطرق جميعاً، وما يُدعى في تفصيل نفسه عن سائر الأمة جميعاً بهم أبو بكر وعمر. الأرجوحة السديدة للشارح (٤-٣ / ٢٦٤).

(٣) والخطاب الذي ألقاه البناء في دار الإخوان في القاهرة في (٩/٦/١٩٤٨م) بمناسبة زيارة شيخ الطريقة في عصره المدعى: محمد بن عثمان الميرغبني وارث أبيه. الأرجوحة السديدة للشارح (٤-٣ / ٢٦٤). انظر: كتاب قافلة الإخوان (٢/٨).

حقيقة الحصافية<sup>(١)</sup>، وأثنى عليها في كتابه «مذكرات الدعوة والداعية»<sup>(٢)</sup>.

إذن: على هذا لماذا نحمل هذا المنهج؟! وندرس كتب هذا المنهج؟! ونولي من حرط في سلك أصحاب هذا المنهج؟! وترك المنهج الصافي منهجه سلفنا الصالحين الذين حذوا علمهم من كتاب ربهم وسنة نبيهم ﷺ، وترسموا خطأ العلماء الربانيين كالأئمة ربيعة، ومن قبلهم ومن بعدهم على منهجه الحق، ولم ينخدعوا بأقوال أهل البدع.

وكلما طلع صاحب بدعة في القرون الثلاثة الأولى المفضلة تصدى له علماء ربانيون، رددوا عليه بدعته، وأشهروا أمره، وحدروا الناس منه، فقد يبنوا بدعة القدرية<sup>(٣)</sup> نفاة القدر، يبنوا بدعة الجهمية، ويبنوا بدعة المعتزلة، وهكذا كلما نبتت بدعة شيطانية بينها أولوها صدور، ويصره من أراد الحق؛ ليعيش في ظله، ويموت عليه.

وهكذا لما جاءت البدع المتعددة كبدعة الصوفية تصدى لهم العلماء الربانيون، فرداً عليهم ابن تيمية<sup>(٤)</sup> -رحمه الله-، وهو الإمام الفذ والمجدد الناصح، ورداً عليهم تلميذه بن القيم<sup>(٥)</sup>، وغيرهما من علماء الشريعة رددوا عليهم بدعة الصوفية، وأخبروا بأن دين الله

١) نسبة إلى حسين الحصافي، وهو شيخ الطريقة الأول، ووالد شيخها الحالي عبد الوهاب الحصافي، وهي إحدى الطرق الصوفية.

٢) (ص ٢٢، ٢٣).

٣) القدرية: أتباع معبد الجهنمي، يقولون: إن العبد مجبور على أعماله الاختيارية، يفعلها دون اختياره، بل لا قدرة له على أعماله. وهم المعروفون بالجبرية، وقد يطلق عليهم اسم القدرية. مجموع رسائل الجامي في العقيدة والستة (ص ٢٩) بتصريف.

٤) هو شيخ الإسلام تقى الدين أحمد بن عبد الخليل بن تيمية الحراني الدمشقي، كان من بحور العلم، ومن الأذكياء الكرماء الشجعان، ولد سنة (١٦٦١هـ)، وتوفي سنة (٥٧٢٨هـ) -عليه رحمة الله-.

٥) أبي عبد الله شمس الدين محمد بن أبي بكر المشهور بـ: «ابن قيم الجوزية»، اشتغل بعلوم الدين حتى بلغ

كامل، وأن هؤلاء الصوفية أتوا بأمر محدث جديد، ليس له علاقة بكتاب الله وسنة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، ولم يأت ذكر التصوف بحال من الأحوال، وهم طرق متعددة لا يستطيع حصرها في مقام أو مقامات، ولكن على العموم يخدر من جميع طرقها الغلاة وغير الغلاة، وأخفها اجتماعاتهم على أذكار ليس لها أساس في القرآن الكريم، ولا في كتب الحديث كـ«الصحاح»، والسنن، والمسانيد، وكتب الأذكار، وإنما هي أذكار مبتدعة.

وفي هذه الأيام الماضية وجدت منتشرًا ينشره رجل صوفي مصرى اسمه «الحزب السيفي». يذكر عن علي بن أبي طالب، وليس علي بن أبي طالب عَلَيْهِ السَّلَامُ بل كلمة واحدة منه، وهذا من باب الدجل على الناس، وجلبهم إلى المنهج الصوفى الضال المضل. ولهם اجتماعات، ولهם مصطلحات في الذكر وتلاعيب، ويختصرون الذكر، فيجلسون يرددون كلمة: «الله، الله»، هكذا بصوت حزين ونغمات متعددة، أو «لا إله» عن يمينه مائة مرة أو مائتين، ثم يلتفت عن يساره، ويقول «إلا الله» ستمائة مرة، وهذا تلاعيب<sup>(١)</sup> من

رتبة الإمامة في الدين، وتعرض لحن عديدة كشیخه بن تیمية -رحمہم الله- . ولد سنة (٦٩١ھ)، وتوفي سنة (٧٥١ھ).

(١) قال الشيخ حمود بن عبد الله التويجري -رحمه الله : وقد ذكر بعض العلماء من التبليغيين نوعاً آخر من الذكر، وهو أنهم يكررون كلمة (لا إله) ستمائة مرة، ثم يكررون كمية (إلا الله) أربعين مرة، وذكر آخر عن عدد كبير من الرجال أنهم سمعوا جماعة من التبليغيين همود وهم في بيت في شارع المنصور بمكة يكررون كمية (لا إله) نحوها من ستمائة مرة، تم بعد ذلك يكررون كلمة (إلا الله) نحوها من مائتي مرة، ويقولون ذلك بصوت جاعي مرتفع، يسمعه من كثي في لندن، وذلك بحضور شيخ من كبار مشيختهم المنود، وقد استمر فعلهم هنا مدة طويلة، وكانوا يفعلون ذلك في الشهر مرتين: مرة في نصفه، ومرة في آخره.

ولا شك أن هذا من الاستهزاء بالله وبنكره، ولا يخفى على من له علم وفهم أن فعلتهم هذا يتضمن الكفر ستمائة مرة؛ لأن فصل النفي عن الإثبات في قوله (لا إله إلا الله) بزمن متراخ بين أول الكلمة =

بيان لهم واضح، وبعضاً منظري وكتاب منهج الإخوان المسلمين سلك هذا المسلك دليلاً، كما سلك المؤسس الأول لنهاية الإخوان المسلمين.

وآخرها على وجه الاختيار يقتضي نفي الالوهية عن الله تعالى ستة مرات، وذلك صريح الكفر، ولو أن ذلك وقع من أحد مرة واحدة؛ لكان كافرًا صريحاً، فكيف بمن يفعل ذلك ستة مرات في مجلس واحد؟! ثم إن إيتاهم بكلمة الإثبات بعد فصلها عن كلمة النفي بزمن متراخٍ لا يفيدهم شيئاً، وإنما هو التلاعب بذلك الله والاستهان به، لقول أبيبيع في التحذير من جماعة التبليغ (ص ٩).

<sup>١</sup>) ٣٠٤ ص. (ص ٢٥٢ إلی ص ٢٦٨).

٢) هذا جزء من حديث عوف بن مالك قال. قل رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: (افتقرت ... إلى: الجماعة). أخرجه  
ابن ماجه (٢١٣٢٢)، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (٢/٣٦٤).

(٣) مثل حزب التوحيد الإسلامي، وجماعة القرآنية، وجماعة الجهاد، وجامعة الجبهة الإسلامية، وجامعة جبهة الإنقاذ، وكفر حزب من هذه الأحزاب له فكر وخطوط ومنهج بتكررها ونظمها مؤسسه ودعاته، وكل جماعة من تلك الجماعات لها كذلك أفكار متعددة، ومناهج مختلفة، وأساليب خاصة، وتتشتت جميعها على مبدأه، منهج اسلامي من حيث يشعرون أو لا يشعرون. انظر: كتاب «الارهاب وأشاره على الأفراد والأمم» المشارج (ص ٥٦) بتصنيف.

فالحذر الخير لتجو من شرها، ولا يمكن أن تسلم إلا إذا بذلت جهودك في العذرية بكتاب الله عَزَّ وَجَلَّ تلاوة وتدبرًا للمعنى مع قراءة كتب التفسير المعتبرة كـ: تفسير ابن كثير<sup>(١)</sup> وتفسير ابن حجر<sup>(٢)</sup> وتفسير السعدي<sup>(٣)</sup>، وتفسير البغوي<sup>(٤)</sup>، وهذه فيها كفاية وفيها عِنْيَة، والعناية بسنة النبي ﷺ بالاطلاع على كتبها، تبدأ بالكتب المختصرة، ثم توسيع حتى تقرأ الصحاح والسنن

(١) هو الإمام المقرئ المحدث المفسر المؤرخ الفقيه عماد الدين أبو الفداء إسماعيل بن محمد بن كثير، قرشي النسب، دمشقي الدار، علم من أعلام المسلمين في القرن الثامن الهجري، ولد سنة (٧٠٠ هـ) أو بعدها بيسير، ونشأ في دمشق، لازم الحافظ المزي محدث الشام في عصره، وسمع عليه أكثر تصنائفه، وصاهره على ابنته، وصاحب شيخ الإسلام ابن تيمية وأخذ عنه، وامتحن بسيبه، توفي في دمشق سنة (٧٧٤ هـ)، له كثير من المؤلفات، من أشهرها: «كتاب تفسير القرآن العظيم، البداية والنتهاية (١ / س) من المقدمة».

(٢) الإمام العالم المجتهد، عالم العصر، أبو جعفر محمد بن يزيد بن كثير الطبرى، صاحب التصانيف البدية، من أهل أهل طبرستان، ولد سنة (٥٢٤ هـ)، وطلب العلم بعد الأربعين ومائتين، وأكثر الترحال، ولقي نبلاء الرجال، وكان من أفراد الدهر علماً وذكاءً، وكثرة تصانيف قلل أن ترى العيون مثله، كان ثقة، صادقاً، حافظاً، رأساً في التفسير، إماماً في الفقه والإجماع والاختلاط، عالمة في التاريخ وأيام الناس، عارفاً بالقراءات وباللغة وغير ذلك، توفي سنة (٣١٠ هـ). انظر: سير أعلام النبلاء (١٤٥ / ١٦٧)، والبداية والنهاية (١١ / ١٤٥)، وميزان الاعتدال (٣ / ٤٩٨).

(٣) هو عبد الرحمن بن ناصر بن عبد الله السعدي التميمي: مفسر من علماء الحنابلة من أصل نجد، مولده سنة (١٣٠٧ هـ)، ووفاته سنة (١٣٧٦ هـ)، في عنيزة (القصيم)، وهو أول من أنشأ مكتبة فيها سنة (١٣٥٨ هـ)، له نحو (٣٠) كتاباً . انظر: الأعلام للزركي (٣ / ٣٤٠).

(٤) الشيخ الإمام، العلامة القدوة الحافظ، شيخ الإسلام محبي السنة أبو محمد الحسين بن مسعود بن محمد بن الفراء البغوي الشافعى المفسر صاحب التصانيف، ولد سنة (٤٣٦ هـ)، وكان سيداً إماماً، عالماً علاماً، زاهداً قانعاً باليسير، بورك له في تصنائفه، ورزق فيها القبول التام، وكان لا يُلقي الدروس إلا على طهارة، وكان مقتضداً في لباسه له ثوب خام، وعامة صغيرة على منهاج السلف حالاً وعقداً، وله القدم الراسخ في التفسير، والباع المديدة في الفقه، توفي سنة (٦٥٥ هـ). انظر: سير أعلام النبلاء (٤٣٩ / ١٩)، والبداية والنهاية (١٢ / ١٩٣)، والأعلام للزركي (٢ / ٢٥٩).

سانيد، وهذا لا يتم لك إلا إذا تركت تلك المناهج التي عدل أصحابها في جل ساحتهم عن منهج الحق الذي يجب أن نسلكه جميعاً، وأن نعتصم به لقول الله - تبارك وتعالى : ﴿وَأَعْصَمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرُّوا﴾ [آل عمران: ١٠٣].

وإذ كان الأمر كما علمت؛ فإنَّ أهلَ السُّنَّةَ والجماعَةِ وعلماءَ السلفِ وأتباعِهم هم الذين يطبقون هذه الآية الكريمة التي ختمت بها سورة المجادلة: ﴿لَا يَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادِّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ [المجادلة: ٢٢]. فيما يتعلق بحكم الولاء والبراء. والمحادثة درجات متعددة: فمنهم من يجادل الله ورسوله؛ فيخرج من الإسلام، ومنهم من يجادل الله ورسوله بالبدع؛ إذ إنها تعتبر في المرتبة الثانية بعد الشرك، وهي أكبر من كبائر الذنوب: لأنَّ صاحبَ الْكِبِيرَةِ كشاربِ الخمرِ والزانيِّ والسارقِ ونحوهم يلمُ بها تارة، ويُرَوِّبُ إلى الله تعالى إذا ذكر، ثم هو يعرف أنه ارتكب معصية، لكنَّ صاحبَ الْبَدْعَةِ إذا ثُكِنَتْ من قلبه؛ تجده يجاهد في سبيل نشرها، ويذب عنها تديناً، وينشرها جاداً ومجتهداً، ذَذَبَ أهلَ السُّنَّةَ عن سنتهم، وبينوا بطلان البدعة، فإنه يذب ويغضب من أجل ذلك. ويفعل الأفاعيل التي قد يعجز عنها غيره.

وختاماً:

فإنَّ حزبَ اللهِ - الذين رضيَ اللهُ عنهم ورضوا عنه - هم الذين أخذوا بكتابَ اللهِ تعالى بالفهم الصحيح والعناية التامة، وبسنَةِ النبيِّ الكريمِ ﷺ بالفهم الصحيح والعناية التامة، ولا يمكن ولا يتَّسَعُ لأحدِ الفهم الصحيح والعنيَّةِ إلَّا إذا أخذَ العلمَ عن أهلهِ من علماءِ الشريعةِ أهلِ العنايةِ بالقرآنِ وبنفسِهِ، وبعقيدةِ السلفِ الصالحةِ، وبسنَةِ سيدِ المسلمينِ - عليهِ الصلاةُ والسلامُ -.

نعم، إذا سلك طلابُ العلمَ هذا المسلكَ الذي ذكرتُ، وأخذوا عن أشياخِهم العلَماءِ ولو رحلوا، وبعدَ الرحلة؛ فيعتبر كلَّ جهدٍ في هذا السبيل قليلٌ وهَيْنَ، فالرحلةُ في طلبِ

العلم من دأب الصالحين، ومن خلق العلماء السابقين ابتدأها أصحاب محمد صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، إذ رحل بعض أفضليهم من المدينة النبوية إلى أرض الشام وعلى بعير، يقطع المسافات، ويواصل الليل والنهار من أجل أن يسمع حديثاً واحداً سمع بأن أخاه في الشام يحفظ ذلك الحديث، هذه الرحلة قطع فيها الصحابي جابر بن عبد الله رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ شهراً كاملاً تقرباً ذهاباً ومثله إياباً من أجل أن يعلم حديثاً واحداً، وما أشرفه، وما أجله؛ لأنه من سنة النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

والرحلة فيها جهاد في سبيل الله، وإحرازها وفهمها ونشرها من الجهد في سبيل الله، بل هو أعظم من الجهاد في المعارك؛ لأن العالم بنشره للعلم يتسبّب في حياة القلوب، وفي توجيه الجاهلين، وفي إنقاذ الحيارى، إلى غير ذلك من المصالح التي يحرّزها طلاب العلم الصادقين في الطلب على المنهج الصَّحيح، ومن الطريق الصَّحيح، وعن أهل العلم الموثوق بعقيدتهم ومنهجهم وغزاره علمهم، هذا هو الطريق، وفي هذا يقول النبي ﷺ: «مَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عَلَيْهَا؟ سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ»<sup>(١)</sup>. فما أغلى السير في طلب العلم والرحلة فيه، سواءً كانت الرحلة قرية، أو كانت الرحلة بعيدة.

وأنا أعتبر مجئكم<sup>(٢)</sup> من أماكنكم ومن بلدانكم ومن بين أهليكم، وترككم ما يمتنع به الناس من متطلبات الجسد توفيقاً من الله لكم، فاشكروه، وداوموا على مواصلة السير في الطلب والرحلة فيه حسب الإمكان، ولا تكونوا كالذين أثروا العاجلة على الآجلة، ورضوا بالجهل محل العلم، وباءوا بالخسران.

وإنني لأشكركم على ذلك، وأسأل الله - تبارك وتعالى - أن يجعلكم هداة مهتدين،

(١) سیق تخم کچہ (ص ۲۲) نحوه.

(٢) كان هنا الكلام موجهاً إلى طلاب دورة الإمام المجدد عبد الله بن محمد القرعاوي - رحمة الله - العلمية الأولى لعام (١٤١٥هـ) حينما حضروا من أماكن بعيدة وأماكن جبلية ونائية، وذلك في مدينة صامطة من منطقة حجاز.

عَنْيَنْ عَامِلِيْنَ بِهَا جَاءَ فِي كِتَابِ رِبَّنَا، وَبِهَا جَاءَ فِي سَنَّةِ نَبِيِّنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَبِهَا حَلَّهُ مِنَ الْعِلْمِ  
ـ (فَنَا الصَّاخُونَ الْعُلَمَاءُ الرِّبَانِيُّونَ، الَّذِينَ لَا تَخْلُوُ الْأَرْضُ مِنْهُمْ بِحَوْلِ اللَّهِ وَقُوَّتِهِ وَإِنْ  
نَسَا، وَكُثُرَ غَيْرُهُمْ).

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدٍ، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ.



## الدرس الخامس

«اعلم» [٢٠].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه وبعد ..

قول المؤلف رحمة الله:-

[٢٠] «اعلم»: هو فعل أمر يدل على تنبية المخاطب؛ ليستعد لفهم ما يلي، وهذا الأمر من التوجيهات السديدة والقواعد الطيبة في باب عقيدة التوحيد، ورفض ما يضادها.

\* \* \*

«أرشدك الله» [٢١].

### الشرح

[٢١] «أرشدك الله»: وقد أتبع هذا الأمر بالدعوة المباركة، وهي طلب الرشد من الله -تبارك وتعالى- لعباده، أي: الرشد لطاعة الله تعالى، وهذا من أدب التأليف أن يأتي المؤلف بأداة التنبية؛ ليستعد السامع والقارئ لما يليها، وأنبع ذلك بالدعاء لكل سامع ولكل قارئ: نصحاً ومحبة ورغبة في أن يَمْنَنَ الله -تبارك وتعالى- على خلقه بالرشد والهدى.

\* \* \*

. [٢٢] «لطاعته»

الشّجاع

٢٢] «لطاعته»: والطاعة هي موافقة المأمور، أي: موافقة ما أمر الله به في كتابه، بـ مـ أمر به رسوله ص في سنته، وذلك يتجلّى بامثال الأوامر، واجتناب النواهي، وإحلال حلال، وتحريم الحرام، مع صحة الاعتقاد خلـ الحلال، وتحريم الحرام، والتقرب بذلك بـ تـ الله.

• • •

«أن الخنفية ملة إبراهيم» [٢٣].

الشرح

[٢٣] «أن الحنيفة ملة إبراهيم»: ودت دخل المصنف في الموضوع وفي بيت  
قصيد؛ ليبين لل المسلمين والملحدات أن الملة الحنيفة هي ملة إبراهيم عليه السلام،  
والمراد بالحنيفية: هي المائلة عن الشرك، المقببة إلى التوحيد، وعلى العموم: فإن  
حنيف هو المائل عن الشر، المقبل على الخير، وهو المائل عن المعصية، والمقبل على الطاعة،  
وهذه هي سبيل السعادة وطريق النجاة.  
ثم بين ملة إبراهيم أن أساسها وأصلها هو:

卷之三

«أن تعبد الله وحده مخلصا له الدين» [٤].

الشّم

[٤] «أن تعبد الله وحده مخلصا له الدين»: هذه هي ملة إبراهيم أبا الأنبياء،

وخليل الرحمن الذي بعثه الله - تبارك وتعالى - في أمّة غارقة في حماة الشرك والوثنية؛ ليدعوهم ولি�تشلهم من ظلمات الشرك والضلالة إلى نور الكتاب والسنة، فيبين أنّ أصلها وأساسها أن توجه أيّها المسلم إلى الله عزّ وجلّ بكلّ عبادة مالية أو بدنية أو هما معاً، مستصحباً الإخلاص؛ إذ إنَّ الإخلاص شرط من شروط قبول العمل، ولا يُقبل عمل بدون إخلاص؛ لأنَّ الله عزّ وجلّ لا يقبل من الأفعال إلَّا ما كان خالصاً، وكان صواباً<sup>(١)</sup>.

«مُحِلِّصاً لِهِ الدِّين»: لا لغيره، ولا تدين لغيره بشيء من العبادات، لا من الأقوال، ولا من الأفعال، ولا من الأفعال الظاهرة أو الباطنة؛ بل كلّها لله عزّ وجلّ خالصة، ترجو بها رضا الله والجنة، وتتّرجو بها النّجاة من أليم عذابه ومن مقته وسخطه.

وكم من نصوص قد جاءت في القرآن الكريم تدعو الناس إلى الإخلاص في أعمّا لهم، وكم من أحاديث ثبتت عن النبي ﷺ كذلك، فمن الآيات قول الله عزّ وجلّ: «فَقُلْ إِنِّي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُحِلِّصاً لِهِ الدِّين» [الزمر: ١١]. والأمر للنبي ﷺ أمر لجميع أمته إلَّا ما دل عليه دليل أنه خاص به، فهذا يُعرف في مواضعه.

وقال عزّ وجلّ: «فَقُلْ اللَّهُ أَعْبُدُ مُحِلِّصاً لَهُ دِينِي فَاعْبُدُوا مَا شَيْئُمْ مِنْ دُونِنِي» [الزمر: ١٥]. وهذا الأمر: «فَاعْبُدُوا مَا شَيْئُمْ مِنْ دُونِنِي» أمر توبیخ لهم وتهذيد لهم؛ لأنّهم سيلقون جزاءهم إذا قدموا على الله عزّ وجلّ، وقد عبدوا غيره، أو أشركوا معه في العبادة غيره.

فقد ثبت عن النبي ﷺ بأنه سيقول لهم: «اذهروا فاطلبو أجركم من كتم تراءون»<sup>(٢)</sup>.

(١) كما قال الفضيل بن عياض: «أحسن عملاً: أخلصه وأصوبيه».

وقال: «العمل لا يقبل حتى يكون خالصاً صواباً، الخالص: إذا كان لله، والصواب: إذا كان على السنة». رواه أبو نعيم في الحلية (٨/٩٥)، وذكره شيخ الإسلام ابن تيمية في مجموع الفتاوى (١/٣٣)، وابن القيم في مدارج السالكين (١/٨٣)، وانظر: البداية والنهاية (١٠/١٩٩)، وتفسير البغوي (٨/١٧٦)، وجامع العلوم والحكم (٤٤/١).

(٢) أخرجه الإمام أحمد في مسنده (٥/٤٢٨، ٤٢٩)، وصححه الألباني رحمه الله - في السلسلة الصحيحة (٢/٩٥١، ٦٣٤).

ـ يملك أحد يوم القيمة شيئاً من الأجر، لا من جلب المصالح، ولا من دفع المضار؛ بل  
ـ يحكم الله تعالى فيهم، ويجازيهم بحسب أعمالهم خيراً وشرّاً، كما قال الله - تبارك  
ـ تعالى -: ﴿لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ﴾. فأجاب نفسه سبحانه: ﴿إِنَّ اللَّهَ الْوَحْدَةَ الْفَهَارِ﴾ آتَيْتَ  
ـ نَفْسَنِي مَا كَسَبَتْ لَا أُظْلِمُ الْيَوْمَ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾ [غافر: ١٦-١٧].

وهكذا ثبت عن النبي ﷺ في الحديث التدسي قول الله تعالى: «أنا أغنى الشركاء عن  
ـ شرك، من عمل عملاً أشرك فيه معي غيري؛ تركته وشركه». وفي رواية: «فأنا منه بريء، وهو للذى أشرك»<sup>(١)</sup>.

وحديث عمر المشهور المعروف الذي يوجد في مقدمة كل كتاب حديسي غالباً:  
ـ بما الأعمال بالنيات، وإنما لكل امرئ ما نوى»<sup>(٢)</sup>. وهو دليل على وجوب الإخلاص،  
ـ عن تصحيف النية والصدق مع الله - تبارك وتعالى - في العمل.

وقد تنازع طوائف الكفر في إبراهيم عليه السلام، كل طائفة تدعى بأنَّ إبراهيم منهم،  
ـ فكذبهم الله - تبارك وتعالى -، وبين ملة إبراهيم على وجه الحقيقة، وأنها ليست كما  
ـ يَعْنُونَ؛ فهو بريءٌ منهم، قال الله تعالى: ﴿مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصَارَائِيًّا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا  
ـ شَلِيمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [آل عمران: ٢٧]. أدعَت اليهود، وأدعَت النصارى، وأدعَى  
ـ نصارىً في إبراهيم، فأكذبهم الله تعالى جميعاً؛ لأنهم كاذبون في الدعوى. وأثبت أنَّ  
ـ إبراهيم عليه السلام مائل عن الشرك الذي ارتكست فيه جميع الطوائف المذكورة: اليهود، والنصارى،  
ـ والمشركون، ومن والاهم، وأنه حنيف مسلم، أي: مستسلم لله وحده، لم يشرك معه أحداً،  
ـ ولم يخضع لأحد، ولم ينقد لأحد، وإنما انقاد لأمر الله رب العالمين.

(١) أخرجه مسلم عن أبي هريرة رضي الله عنه (٤/٢٢٨٩)، وأخرجه ابن ماجه (٢/١٤٠٥)، وصححه الألباني  
ـ في صحيح سنن ابن ماجه (٢/٤٠٩).

(٢) أخرجه البخاري (١/١٣)، ومسلم (٣/١٥١٥).

إذن، فكل مسلم ومسلمة وكل مؤمن ومؤمنة هم أولى بآبراهيم من تلك الطوائف؛ لقول الله تعالى: ﴿إِنَّ أَوَّلَ النَّاسِ بِإِيمَانِهِمْ لِلَّذِينَ أَتَبَعُوهُ وَهُنَّا الَّذِي وَالَّذِينَ إِمَّا مُؤْمِنُوا﴾ [آل عمران: ٦٨]. لا كما تدعى اليهود، ولا كما تدعى النصارى، ولا كما يدعى المشركون: ﴿إِنَّمَا يُؤْمِنُ بِإِيمَانِهِمْ لِلَّذِينَ أَتَبَعُوهُ﴾ اتبعوا ملته عقيدة وعبادة: ﴿وَهُنَّا الَّذِي وَالَّذِينَ إِمَّا مُؤْمِنُوا وَاللَّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ﴾.

ولعظيم دعوة آبراهيم وجلالة قدرها؛ فقد أمر نبينا عليه السلام باتباعه وحياناً من الله، حيث قال الله تعالى: ﴿شَمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنْ أَتَّبِعَ مِلَّةَ إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ﴾ [النحل: ١٢٣]. وهكذا أمر الله تعالى أمة محمد عليه السلام بالتأسى به: ﴿فَقَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرُءٌ مِّنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ كُفْرًا يَكُونُ وَبِدَا يَتَّسِعُ وَبِكُمُ الْعَدُوُّ وَالْبَعْضُ كَافَرَ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحْدَهُ﴾ [المتحنة: ٤] الآية.

وقد جاء النبي الكريم -عليه الصلاة والسلام- مجدداً لهذه الملة، ومتبعاً لها، وإن اختللت بقية الشرائع.



«وبذلك أمر الله جميع الناس وخلقهم لها» [٢٥].

### الشرح

[٢٥] أي: ليحققوا ويتبعوا ملة آبراهيم التي وصفت بأذكي الأوصاف. والدليل على ذلك قول الله تعالى:



﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [٢٦].

### الشرح

[٢٦] ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ [الذاريات: ٥٦]. الآية تبين الحكمة، تبين الغاية والهدف الأسماى من خلق الثقلين: عالم الجن، وعالم الإنسان، ألا وهي عبادة، وحده دون سواه، بكل ما تحمل الكلمة العبادة من معنى. ولما كانت العبادات أنواعاً متعددة، وأعظمها وأجلها وأعلاها: توحيد الله -تبارك تعالى- قال المؤلف:

\* \* \*

«ومعنى يعبدون: يوحدون، وأعظم ما أمر الله به: التوحيد» [٢٧].

### الشرح

[٢٧] «وأعظم ما أمر الله به: التوحيد»: ذلك لأن التوحيد أساس الدين، وأصله، وهو مفتاح الجنة، وهو أعظم سبب في نجاة أهله من الخلود في النار إن دخلوها حسب معاصيهم، وهو الذي يعصى به المال، ويعصى به الدم، ويعصى به العرض، وهو بطة الكبرى بين جميع المسلمين على اختلاف أجناسهم، وتباین لغاتهم، وتبعاد قریبهم، فهو رباط عظيم آخر بينهم، وجعلهم كالجسد الواحد، كما قال النبي ﷺ: لسلم أخو المسلم»<sup>(١)</sup>. الحديث، وفسر التوحيد بتعريف واضح.

\* \* \*

---

(١) أخرجه البخاري (٤/٢٧٨)، ومسلم (٤/١٩٩٦).

«وهو إفراد الله بالعبادة» [٢٨].

### الشرح

[٢٨] «إفراد الله بالعبادة»: أن تفرد الله بكل عبادة يتوجه بها إليه، أي: بكل عبادة شرعية يتوجه بها العباد إلى الله تعالى، فمن أفرد الله بالعبادة؛ فهو الموحد، ومن صرف العبادة لغيره؛ فهو المشرك، ومن أشرك معه غيره في العبادة؛ فهو المشرك أيضاً، فإن الله هو المستحق للعبادة وحده بدون شريك له فيها، والتکالیف كما تعرفون أوامر ونواهٍ، وسبق معنا بأن أعظم الأمر: توحيد الله تعالى، وهكذا أعظم التواهي وأكبر المآثم: الإشراك بالله -تبارك وتعالى-.  
لذا قال المصنف -رحمه الله-:

\* \* \*

«أعظم ما نهى عنه: الشرك» [٢٩].

### الشرح

[٢٩] «أعظم ما نهى عنه: الشرك»: وهو دعوة غيره سبحانه، أو دعوة غيره معه، والشرك أعظم ذنب عصي الله به، كما هو صريح القرآن.  
وقد جاء النهي عنه في القرآن بأساليب متعددة، بأسلوب النهي الصريح، كما في قول الله تعالى: ﴿وَأَغْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا﴾ [النساء: ٣٦].  
وهكذا في قول الله تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا مِنَ الْمُشْرِكِينَ لَبَّيْكَ مِنَ الَّذِينَ فَرَغُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا يُشْيِعُونَ﴾ [الروم: ٣٢-٣١].

وهكذا في قول الله تعالى إخباراً عن لقمان وهو يوصي ابنه بالأوامر والفضائل، وينهاء عن المآثم والرذائل: ﴿يَبْيَنُ لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الْمُشْرِكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ [القمر: ١٢].  
وجاء بأسلوب الوعيد الشديد لمن أشرك بالله، ومات على الشرك، فقال سبحانه:

: إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ، وَغَفْرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴿النساء: ١١٦﴾ .

وقال سبحانه: ﴿إِنَّمَا مَنْ يُشْرِكُ بِإِنَّمَّا فَقَدَ حَرَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ لَئَارٌ وَمَا

بِصَلَامٍ يَكُونُ مِنْ أَنْصَارٍ﴾ [المائدة: ٧٢].

\* وابتدأ النبي ﷺ في دعوته بالتأكيد على أمرتين:

- الأمر الأول: تحريم التوحيد لله رب العالمين.

- الأمر الثاني: النهي الشديد عن الإشراك بالله -تبارك وتعالى-.

وفي قول المصنف:

«وهو دعوة غيره معه» [٣٠].

### الشرح

[٣٠] «وهو دعوة غيره معه»: يضاف إليها، وهو دعوة غير الله، أو دعوة غيره معه؛ لأن المشرك إما أن يتوجه بجميع العبادات لغير الله كالأصنام والأوثان ونحوها من معبودات الباطلة، وإماً أن يجعلها له ولغير الله، كأن يدعوا الله تارة، ويستغيث به، ويدعوه المخلوق تارة أخرى، ويستغيث به، ودعوة المخلوق والاستغاثة به شرك أكبر يخرج من ملة الإسلام، لا تمحوه إلا التوبة والعمل الصالح، ومن الأدلة التي جاءت تأمر بالتوحيد وتحذر من الشرك:



«والدليل قوله تعالى: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ، شَيْئًا﴾ [٣١].

### الشرح

[٣١] «قوله تعالى: ﴿وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ، شَيْئًا﴾ [النساء: ٣٦]»: أمر بالعبادة، ونهى عن الشرك؛ إذ لا يتم التوحيد إلا بالبراءة من الشرك، وهي قاعدة أوضحتها

القرآن في مواضع متعددة منها هذا الموضع، حيث أمر بتوحيده، ولم يقتصر على الأمر بالتوحيد، بل أرده بالنهي عن الشرك، فقد يكون العبد في بعض العبادات مُوحِدًا، وقد يكون في بعضها مشركًا، وقد يكون العبد في بعض الأحيان موحدًا، وفي بعض الأوقات مشركًا، فأمر الله بِعَلَّةٍ بتحقيق التوحيد مطلقاً وبصفة دائمة، وبالنهي عن الإشراك بالله بِعَلَّةٍ دائمةً، وبصفة مستمرة مدى حياة العمل.

ولهذا عاب الله بِعَلَّةٍ على المشركين الذين كانوا إذا نزلت بهم الخطوب، وحلّ بهم الضيق؛ أخلصوا في الدعاء لله بِعَلَّةٍ، وإذا كانوا في أمن واستقرار ورخاء: توجهوا بالعبادات إلى معبداتهم الباطلة، ذمّهم الله -بارك وتعالى-، وسجّلَ هذا الذم في القرآن، حيث قال بِعَلَّةٍ عنهم: «فَإِنَّ رَجُلًا فِي الْقَلَمَارِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ قَلَّمَا بَعْنَاهُمْ إِلَى تَبَرَّ إِذَا هُمْ يُتَرَكُونَ» [العنكبوت: ٦٥].

إذن؛ من الخطر على الأمة الإسلامية أن يغفلوا عن ربّهم في حال النعمة واليسر والرخاء والأمن والصحة .. إلى غير ذلك من أصناف النعم، حتى إذا نزلت بهم الشدائدي؛ أقبلت قلوبهم وأستهتهم بالدعاء والاستغاثة، وطلب كشف الفضر ، فإذا كشف الله عنهم الفضر؛ عادوا لما كانوا عليه من الغفلة والتشاقل عن أداء الفرائض والواجبات، والاقتحام في المعاصي والسيئات، وهو أمر مهم يجب التنبيه عليه؛ إذ ما من أحد إلاً ويتّبع بهذه الغفلة، وإذا نزل به شيء من الشدائدي والكروب؛ جأ إلى الله -بارك وتعالى- راغباً وراهباً.

ثمَّ بعد ذلك ابتدأ المصنف في الشرح والتفصيل للأصول والأسس التي يجب على كل إنسان من ذكر وأنشى أن يعرفها، وأن يطبقها على وعماً وعملاً، ودعوة وصبراً، فذكر أنها ثلاثة: معرفة العبد ربّه، ودينه، ونبيه محمدًا بِعَلَّةٍ.

«فإذا قيل لك: ما الأصول الثلاثة التي يجب على الإنسان معرفتها؟ فقل: معرفة العبد

بـ [٣٢].

## الشرح

[٣٢] «معرفة العبد ربِّه»: فأمّا الربُّ الذي له الأسماء الحسنى والصفات كملة العلاء، فهو المربى لجميع مخلوقاته في عالم الأرض، وفي عالم السماء، وما بين ذلك؛ إذ لا يكُلُّ لا يستغنى عن الله طرفة عين.

\* وتربيَة الله لمخلوقاته على قسمين:

١ - تربية عَامَّة.

٢ - تربية خَاصَّة.

- فأمّا التربية العامة: فهي تشمل جميع المخلوقات من بر وفاجر، ومؤمن وكافر، وناطق وصامت؛ إذ كل المخلوقات مفتقرة إلى الله عَجَلَّ، وهو المربى لها بالإيجاد والرزق والأمن والاستقرار، وبجميع النعم الدينية والدنيوية، إلاًّ من أبى من نعمة الدين؛ فقد ظلم نفسه، وسيلقى في دار الجزاء جزاءه.

- وأمّا التربية الخاصة: فهي تربية خَاصَّة لعباد الله المؤمنين، وهي لا تكون إلَّا لهم؛ لأنهم أتوا بسببها، وهو الاستجابة لله وللرسول جُملةً وتفصيلاً، وهذه التربية الخاصة هي تربية النصر والتأييد، والتوفيق واهداية والرعاية إلى أقوم طريق، وهذا خاص بعبد الله المؤمنين؛ لأنهم أهل لذلك، أتوا بسبب هذه التربية الخاصة من الاستجابة لله، والاستجابة للرسول الله عَجَلَّ؛ امثلاً لقول الحق عَجَلَّ: ﴿يَتَأَبَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا أَسْتَحِبُّوْلَهُ وَالرَّسُوْلَ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحِبِّبُكُمْ﴾ [الأفال: ٢٤].

فالمؤمنون استجابوا، وأصغوا، وأذعنوا لنداء الله وتوجيهه الكريم، فأطاعوا ربهم.

وأطاعوا نبيهم محمداً عَجَلَّ، فأكرمه الله بـ: التربية الخاصة، واهداية الخاصة.

إذن؛ فمعرفة الرب والإيمان به على الوجه اللائق بعظمته وجلاله أصل أصيل من أصول الدين، يجب على كل إنسان أن يحسنها، ويعبد الله على أساسها.



«ودينه» [٣٣].

### الشرح

[٣٣] «ودينه»: وهذا هو الأصل الثاني: «معرفة العبد لدين الإسلام»، وما أحوج الأمة لمعارف دين الإسلام، فهو دينها، وهو الصلة بينها وبين الله بِحَلْهُ، وهو الذي أمر الله - تبارك وتعالى - الأمة أن تعتقن، وترضى به، وأن تسلم لأوامره، وأن تسلك طريقه التي تفضي بسالكها إلى رضا الله وجنات النعيم، قال الله بِحَلْهُ: ﴿إِنَّ الَّذِينَ عَنْ دِينِ اللَّهِ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ [آل عمران: ١٩].

وهذا الحصر والقصر لافتصر الأمة كلها بعد بعثة النبي بِحَلْهُ - عربها وعجمها، وقادسيها ودانوها - في عبادتها وصلتها بربها على دين الإسلام وحده دون سواه، وأكد الله هذا المعنى بقوله: ﴿وَمَنْ يَبْتَغِ عِزَّاً إِلَّا سَلَمَ وَمَنْ يَكْفُلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِيرِينَ﴾ [آل عمران: ٨٥]. ومن ادعى أنه يعبد الله على الملة اليهودية أو النصرانية أو أي ملة من الملل بدعوى حرية الأديان<sup>(١)</sup> التي لم يفهموها فهمًا صحيحًا؛ فإنه كافر بدین الإسلام، وإنه من أهل

(١) كما جاء ذلك عن مصطفى السباعي في كتاب د. مصطفى السباعي «رجل فكرة وقائد دعوة» (ص ٩٣-٩٨) حيث قال: «فليس الإسلام دينًا مُعادياً للنصرانية، بل هو معترف بها، مُقدس لها، وأماماً توهم الانتقاص من المسيحيين وامتياز المسلمين فأين الامتياز؟! في حرية العقيدة؟!! والإسلام يحترم العقائد جميعاً، أم في الحقوق المدنية والتساوي في الواجبات؟!! والإسلام لا يفرق بين مسيحي ومسحي، ولا يعطي للمسلم في الدولة أكثر من المسيحي، والدستور ينص على مُساواة المواطنين جميعاً في الحقوق والواجبات.

- إن مات على ذلك بدليل النصوص الدالة على عموم رسالة محمد ﷺ، ومنها قول الله تعالى: «فَلَمَّا تَأْتِهَا الْنَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ لِيَكُمْ جَيِّعًا» [الأعراف: ١٥٨]. وكلمة الناس يخرج عنها أحد منبني آدم.

ومن هذه المشكاة جاء قول النبي ﷺ: «والذى نفس محمد بيده لا يسمع بي أحدٌ من هذه الأمة يهودي أو نصراني ، ثم يموت ، ولم يؤمن بالذى جئت به: إلا كان من صحاب النار»<sup>(١)</sup>. فليس هناك دين ، وليس ثمة طريق بعد بعثة النبي ﷺ توصل إلى الله ، بغير رضاه ، وإلى دار كرامته إلا من طريق رسول الله ﷺ.

\* وطريق رسول الله ﷺ محصور في مصدرين كريمين:

المصدر الأول: كتاب الله عز وجل الذي قال الله فيه: «أَتَيْعُوا مَا أُنزَلَ إِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ وَلَا سَعُوا مِنْ دُونِهِ أَوْ لِأَئِمَّةٍ قَلِيلًا مَا تَذَكَّرُونَ» [الأعراف: ٣].

- المصدر الثاني: سنة رسول الله ﷺ التي قال في حقها: «عَلَيْكُم بِسْتَيْ، وَسَتَةَ الْخَلْفَاءِ رَاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ مِنْ بَعْدِي، تَمَسَّكُوا بِهَا، وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ»<sup>(٢)</sup>.

\* ثُمَّ اقترح أربع مواد:

١- الإسلام دين الدولة الرسمي.

٢- الأديان السماوية محترمة ومقدسة.

٣- الأحوال الشخصية للطائف الدينية مصونة ومرعية.

٤- لا ي مجال بين مواطن وبين الوصول إلى أعلى مناصب الدولة بسبب الدين ، أو الجنس ، أو اللغة . وعنه عثمان عبد السلام نوح في كتابه «الطريق إلى الجماعة الأم ، علم و عمل السلف» (ص ١٣٤)، والأجوبة السديدة للشارح (٤٩ / ٥).

(١) سبق تخربيه (ص ٢٠).

(٢) أخرجه أبو داود (٤ / ٢٠٠)، والترمذى (٥ / ٤٣)، وقال: صحيح. وابن ماجه (١ / ١٥)، والدارمى (١ / ٥٧)، وصححه الألبانى فى صحيح سنن ابن ماجه (١ / ١٣).

## طريق الوصول إلى إيضاح ثلاثة الأصول

وقد هيأ الله تعالى أنصاراً لهذا الدين في كل زمان وفي كل مكان يقلون ويكترون، وإمامهم هو النبي الكريم -عليه الصلاة والسلام-، فهو أول من أسلم، وأول من دعا إلى الإسلام. وتسبب في هداية أنصار الإسلام، فكان طلبه المهاجرين والأنصار -رضي الله عنهم وأرضاهما-.

وسحقاً وبعداً لمن يبغضهم وعاداً<sup>(١)</sup>، لقد جاهدوا بأنفسهم وأموالهم وأسلتهم؛ لتكون كلمة الإسلام هي العليا، وكلمة الكفر هي السفلة، ففتح الله على أيديهم مشارق الأرض ومغاربها حتى انتشر الإسلام، وارتقت رايته، وكثُر أتباعه من العرب والعجم بفضل الله تعالى، ثم بتلك الجهود المخلصة الطيبة التي نادت بالإسلام على علم وبصيرة، ودعت إلى أصوله وفروعه وفضائله ومحاسنه بالقول والفعل والعمل.

وبتعهم على ذلك أنصار الإسلام من مجاهدين فاتحين في القرون المفضلة، ومن علماء ربانين اهتموا واعتنوا بتدوين تعاليم دين الإسلام من تفسير كلام رب العالمين، وتدوين سنة سيّد الأنبياء والمرسلين، والعمل على تنقية الصحيح من الضعيف، والمقبول من المردود منها، وهذا يعتبر من أعظم أنواع الجهاد؛ لأنهم يبنوا للناس معانٍ كتاب الله تعالى، وما أشرفه من عمل، وما أجلها من قربات؛ ولأنهم يبنوا للناس ما صَحَّ عن رسول الله تعالى مما لم يصح؛ حتى لا ينسب إلى النبي ﷺ إلا ما كان حَقّاً وصادقاً بأنه قاله، أو فعله، أو أقره، أو أقر عليه، أليس هذا من الجهد؟! بل إنه من أشرف الجهاد.

ثم يأتي اليوم -و قبل اليوم - جماعات يلمزون من يَهْمُّون بشأن تفسير كلام الله تعالى؛ ليبيتوا للأمة كلام ربهم، وصحيح سنة نبيهم ﷺ من ضعيفها، نعم جاء بعض

(١) قال الإمام الطحاوي -رحمه الله- : «ونحب أصحاب رسول الله ﷺ، ولا نفرط في حُبِّ أحد منهم، ولا نبرأ من أحد منهم، ونبغض من يبغضهم، ونبغي الخير يذكرهم، ولا نذكرهم إلا بخير، وحبهم دين وإيمان وإحسان، وبغضهم كفر ونفاق وطغيان». انظر: متن العقيدة الطحاوية (ص ٤٦).

سرق المخالفة لمنهج السلف، فذموا هذا الصنف من العلماء الربانيين بدون مسوغ من عذر أو نقل إذ كيف يجوز أن يُدَّمَّ من يعكف على العناية بكتاب الله تفسيرًا وتعليقًا ودعوة رشراً؟! كيف يجوز أن يلام من يهتم ببيان صحيح سنة النبي ﷺ من ضعيفها ومقبولها من مردوها؟!

**والجواب:** لا يجوز بحال أن يُدَّمَّ؛ بل يجب أن يُدعى له بال توفيق والسداد؛ لأنَّ عمله من عظم الجهاد في سبيل الله، وسبيل الله: هو غير السبل التي وقفت عليها شياطين الإنس والجن تنادي بالدخول فيها، بل هو تمييز الحق من الباطل، والهداي من الضلال، والغعي من الرشد، والطريق التي يرضها الله لعباده لا يستطيع أن يبينها مَنْ لم يكن له عنابة بكتاب الله وسنة نبِيٍّ ﷺ، وفي مقدمة علوم الشريعة: عقيدة التوحيد التي مكث النبي الكريم -عليه الصلاة والسلام- يدعو الأمة إلى تحقيقها ثلاثة عشرة سنة، كما هو معلوم من تاريخ النبوة الغالي، فحذار أن يسمع لؤلاء الذين يقولون في حقِّ العلماء الربانيين بأنهم قوم لا يعرفون إلاً مكتباتهم، ولا يعرفون إلاً العكوف على الكتب ذات الأوراق الصفراء!! وما شاكل ذلك من الألفاظ؛ وهذا إنما يذكر وذنب عظيم يجزى أصحابه بالعقوبات الآجلة، وقد يجمع الله لهم بين العقوبات العاجلة والأجلة، عليهم أن يتوبوا إلى الله تعالى ويستغفروه، ويعودوا إلى رحاب الحق معترفين لأهله بالفضل بعد فضل الله -جل وعلا-.

وهكذا تتبع أنصار الإسلام بالدعوة إليه، وشرح محاسنه وفضائله، وبيانه للناس في كل زمان وكل مكان، وفي عصرنا هذا نحمد الله -تبارك وتعالى- على أن في العالم الإسلامي رجالاً صالحين مخلصين يدعون إلى منهج السلف، غير سالكين مسالك المحركيين المخزيين في دعوتهم ذات التظاهرات، والمسيرات، والاغتيالات، والتنظيميات السرية<sup>(١)</sup>؛ إذ إن هذه

(١) قال سماحة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله بن باز -رحمه الله:-

«فالأسلوب الحسن من أعظم الوسائل لقبول الحق، والأسلوب السيئ العنف من أخطر الوسائل

الأسلوب لا تخدم الإسلام، ولا تدل على محسنه وفضائله، وإنما جعلت أعداءه يتهمونه بالقسوة وكذبوا، بل إن شأنه كما قال الله فيه: ﴿وَمَا جَعَلْتُ عَلَيْكُمْ فِي الَّذِينَ مِنْ حَرَجَ قِنَةً لَّيْسُوكُمْ بِإِبْرَاهِيمَ﴾ [الحج: ٧٨].

فدعوه شريفة، ومقصدها عظيم، كما قال الله تعالى: ﴿الَّتِي كَيْتَبَ أَنْزَلَنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلْمَاتِ إِلَى النُّورِ﴾ [إبراهيم: ١]. أي: إخراج وانتشال من ظلمات الجهل

في رد الحق، وعدم قبوله، وإثارة القلاقل والظلم والعدوان والمغاربات.

ويتحقق بهذا الباب: ما قد يفعله بعض الناس من المظاهرات التي قد تسبب شرّاً عظيماً على الدعاة، فالمسيرات في الشوارع والمظاهرات ليست هي الطريق للإصلاح والدعوة.

فالطريق الصحيح بـ: الزيارة، والمكتبات بالتي هي أحسن، فتنصح الرئيس والأمير وشيخ القبيلة بهذا الطريق، لا بالعنف والمظاهرة، فالنبي ﷺ مكث في مكة ثلاث عشرة سنة لم يستعمل المظاهرات ولا المسيرات، ولم يهد الناس بتخريب أموالهم واغتيالهم.

ولا شك أنّ هذا الأسلوب يضر الدعوة والدعاة، ويمنع انتشارها، ويعمل الرؤساء والبارونات على معادتها ومصاداتها بكل ممكن، فهم يريدون الخير بهذا الأسلوب، لكن يحصل به ضده، فكون الداعي إلى الله يسلك مسلك الرسل وأتباعهم ولو طالت اللذة أولى من عمل يضر الدعوة ويساينها، أو يقضي عليها!! ولا حول ولا قوة إلا بالله». مجلة البحث الإسلامي العدد (٣٨) (ص ٢١٠). وقال أيضاً :

«إن اندفاع الشباب لابد أن تسايره حكمة من الشيوخ، ونظرية من تجاربهم وأفكارهم، ولا يستغنى أحد الطرفين عن الآخر، ولقد استمر الشباب المسلم في عطاء الخير المتجدد في الحروب الصليبية في الشام والأندلس وغيرها من المواقف التي يتصادم فيها الحق بالباطل حتى اليوم، فغاظت تلك الجبارة أعداء الإسلام، حيث سعوا إلى وضع العرائقيل في طريقهم، أو تغيير اتجاههم، إما بفصلهم عن دينهم، أو إيجاد هوة سحيقة بينهم وبين أولي العلم والرأي الصائب في أمتهם، أو بالصاق الألقاب المنفرة منهم، أو وصفهم بصفات ونحوت غير صحيحة، وتشويه سمعة من أنوار الله بصائرهم في مجتمعاتهم». بمجموع فتاوى ومقالات متعددة (٣٦٤-٣٦٥).

خلال والشرك إلى نور الكتاب والستة، إلى نور الإيمان الحق، ليس اغتيالاً، ولا تظاهراً،  
مسيرات، ولا تفجيرات، ولا غير ذلك مما نقرأ ونسمع مما هو موجود على الساحة في  
غير من البلدان -ردهم الله إلى منهج الدعوة إلى الله رداً جميلاً .

وليس من مقصد الإسلام ودعوة الإسلام: اغتيال الكفار، الاغتيال الذي لا يتحقق  
صالح، وإنما يترب عليه شر ومجاصد، وإن شتم دليلاً على ذلك، فدليل واحد يكفي  
هو: أن النبي ﷺ لما دعا في مكة مُتحملاً كل ما يناله من أذى حتى وضعوا الأذى فوق  
سيره وهو ساجد، فآمن معه ما لا يقل عن سبعين رجلاً نذروا نفوسهم لله، فلو أمرهم  
سي <sup>يُبيح</sup> أن يقتحموا المهالك لاقتحموها، ولكنه أمرهم أن <sup>يُهاجروا</sup> إلى أرض الحبشة  
من مدينة؛ ليأمنوا على دينهم وأنفسهم حتى يأتي الله بالفرج، وقد أتى به والحمد لله.

فلو كانت الاغتيالات من وسائل الدعوة ومن غaiات الدعوة؛ لقال لهم: يا معشر  
سبعين، ليذهب كل واحد منكم فليقتل واحداً من كفار قريش. وما كان صناديد كفار  
قريش في ذاك الوقت يبلغون ذاك العدد لهم والبقية أتباع، لكن قال لهم: هاجروا إلى  
حبشة حتى يحكم الله، وسيجعل الله لكم فرجاً ومحراجاً .

ودليل آخر: أن النبي ﷺ اهتمَ من أذى قومه، وحزن حزناً شديداً، فذهب إلى  
طائف، قل: «فِلَمْ أَسْتَقِقْ إِلَّا وَأَنَا بِقَرْنِ الثَّعَالَبِ»<sup>(١)</sup>، فرفعت بصرى إلى السماء، فنادى جبريل،  
 وسلم علىَّ. وقال: يا محمد، إنَّ الله قد سمع قول قومك لك، وقال لي: يا محمد، هذا ملك الجبال  
يُسلِّمُ عليك. فناداه ملك الجبال وسلم عليه، وقال: إنَّ الله قد سمع قول قومك لك. وما ردوا به  
عليك، فإن شئت أن أطبق عليهم الأخشين -والأخشبان جبلان عظيمان بمكة-. فقال النبي  
<sup>ﷺ</sup>: لا، إنِّي أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلَابِهِمْ مِنْ يَعْبُدُ اللَّهَ لَا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئاً»<sup>(٢)</sup>.

(١) قرن الثعالب: هو ميقات أهل نجد على يوم وليلة من مكة، ويقال له: قرن المنازل أيضاً. النهاية (٤/٥٤).

(٢) أخرجه البخاري (٢/٤٢٨)، ومسلم (٤/١٤٢٠).

فلو قال له: أطبق عليهم الأخشين. لأمسوا تحت الصخور، وقرت عيون الموحدين، ولكن الله حكمة، والنبي ﷺ صاحب حكمة في دعوته، لا يريد القتل والاستئصال، وإنما يريد أن يتسللهم من جحيم الكفر إلى جنة الحق والإيمان.

وما حصل من معارك إنما هي بأمر الله ﷺ، أمره الله أن ينشر دينه، فمن اعترضه وصار حجر عثرة في طريقه، وصار عقبة من العقبات؛ ليحول بينه وبين انتشار دين الله، فقد أمر النبي ﷺ أن يقاتلهم بجند الله، واشتركت ملائكة الرحمن مع أنصار الإسلام؛ لأنهم لا يقدّمون ولا يؤخرن إلا برحمة الله تعالى -؛ استثلاً لقول الله ﷺ: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُقْدِمُوا بَيْنَ يَدَيَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَا تَفْرُغُوا إِلَيْهِ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ [الحجرات: ١١].

ولا تزال طائفة على الحق منصورة، ينهجون منهج السلف الصالحين في الدعوة إلى الإسلام، وشرح محسنه، وبيان فضائله، والإسلام معجزة من المعجزات إذا دُعى إليه، وشرحت محسنه، وبيّنت فضائله على الوجه الصحيح؛ أقبل الناس إلى الدخول فيه أفواجاً وأفواجاً.

أرأيتم لو أن إنساناً يريد أن ينشئ شركة من الشركات، لا يفتحها بعمل صامت، وإنما ينشر لها الدعايات، وقد تكون دعايات غير صادقة وغير صحيحة في عمومها، فيقبل الناس على تلك الشركة يقرءون عنها في وسائل الإعلام، ويسمعون عنها، فيقبل الناس لأخذ طلباتهم وقضاء حاجاتهم، فيربح التاجر ربحاً وفيراً.

هكذا الإسلام إذا وجد من أنصاره من يشرح محسنه، ويبين يسره وسهولته وغاياته الحميدة، ومآل أصحابه؛ فإن الناس يرغبون في الخير بفطريتهم: ﴿فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْحَحَ صَدَرُهُ لِإِلَاسْلَامٍ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُصَلِّمَ يَجْعَلُ صَدَرُهُ ضَيْقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضْعَدُ فِي الْسَّكَّمَةِ﴾ [الأنعام: ١٢٥].

«نبيه محمدًا ﷺ» [٣٤].

### الشرح

[٣٤] «نبيه محمدًا ﷺ»: وأما نبينا محمدًا ﷺ فسأقرأ عليكم قطعة سبق لي أن  
شنتها<sup>(١)</sup> في التعريف بـ«أولي العزم»، حتى وصلت إلى قوله:  
 «وَأَمَّا مَنْ حُكِّمَتْ بِهِ الرِّسَالَاتُ -أَيْ: مُحَمَّدًا ﷺ-، وَأَكْمَلَ اللَّهُ لَنَا بِهِ الدِّينَ، وَأَتَمَّ  
 عَيْنَاهُ بِالنِّعْمَةِ، وَأَرْسَلَ إِلَى الْتَّقْلِينَ عَامَّةً، وَلَمْ يَسْعِ أَحَدًا اخْرُوجَ عَلَى رِسَالَتِهِ بَعْدَ بَعْثَتِهِ  
 -عَنِي: أَشْرَفَ الْخَلْقَ، وَإِمَامَ الدُّعَاءِ الصَّالِحِينَ الْمُصْلِحِينَ، وَرَسُولَ رَبِّ الْعَالَمِينَ سَيِّدِنَا  
 وَنَبِيِّنَا مُحَمَّدَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ الصَّادِقِ الْأَمِينِ-، فَضَعَ عَصَا التَّرْحالِ، وَتَحَدَّثَ عَنْ شَخْصِيَّتِهِ  
 بِدُعَوَتِهِ إِلَى اللَّهِ بِمَا تَشَاءُ مِنْ صَدْقٍ، وَنَصْحٍ، وَإِخْلَاصٍ، وَحَلْمٍ، وَصَبْرٍ، وَحِكْمَةٍ، وَجَدٍ،  
 وَجِهَادٍ، وَرَحْمَةٍ.

لقد بعث النبي ﷺ والدنيا كلها ظلام، فطلع فجر نبوته، وشع نور رسالته،  
 وشرقت الأرض بنور ربها، وتحول ذلك الظلام إلى أنوار ساطعة، تنير الطريق لمن أراد  
 طريق، وتقييم الحجّة على من تنكبَ الجادّة، وزاغ عن المحاجّة.

فقد بدأ ﷺ دعوته سرًا حتى أنزل الله عليه: «فَاضْدَعْ بِمَا تُؤْمِنُ» [الحجر: ٩٤].  
 فأعلنها صريحة مدوية في بطحاء مكة قائلًا لأولئك المشركين: إني نذير لكم بين يدي  
 عذاب شديد. فردوا عليه أقبح رد، وأنكروا عليه أيها إنكار، وأخذذوا يتربصون به،  
 ويترصدون له، ويخطفون ليل نهار للتخلص منه، وإراحة الناس من دعوته، كما زعموا !!  
 وساء ما زعموا.

وفي هذا يقول المولى الكريم: «وَإِذَا يَمْكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُشْتُوَكَ أَوْ يَقْتُلُوكَ أَوْ

(١) في كتابه الأجوية السديدة على الأستلة الرشيدة (١ / ٥٠).

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

بِحُكْمِهِ وَيَمْكُرُونَ وَيَمْكُرُ اللَّهُ وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَعْكُرِينَ» [الأنفال: ٣٠]. ورغم ذلك الكيد وتلك التجمعات والتهديد والوعيد؛ فقد ظل صَلَوةً ثابتًا كالجبل الأشم، بل أشد رسوخًا وثباتًا، وليس أدل على ذلك من قوله التي حفظها لنا التاريخ: «وَاللَّهُ يَا عَمْ، لَوْ وَضَعُوا الشَّمْسَ فِي يَمْبِينِي، وَالقَمَرَ فِي يَسَارِي عَلَى أَنْ أَتَرَكَ هَذَا الْأَمْرَ مَا تَرَكْتَهُ، حَتَّى يَظْهُرَهُ اللَّهُ، أَوْ أَهْلُكَ دُونَهِ»<sup>(١)</sup>.

يَا اللَّهُ !! مَا أَرَوْعَ هَذَا الْمَوْقَفَ، وَمَا أَرْفَعَهُ قَدْرًا، وَأَعْظَمَهُ مِنْهِجًا لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَكُونَ مِنْ أَئِمَّةَ الدُّعَوَةِ إِلَى اللَّهِ طَاعَةَ اللَّهِ -عَزَّ شَانَهُ-، وَمَتَابِعَةَ لِرَسُولِ اللَّهِ صَلَوةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ وَبَرَّهُ، وَلَا غَرَابةَ أَنْ يَكُونَ مَوْقِفُ النَّبِيِّ الْكَرِيمِ كَذَلِكَ وَأَعْظَمُ مِنْ ذَلِكَ، فَهُوَ بِحَقِّ أَشْجَعِ خَلْقِ اللَّهِ، وَأَنْقَاهُمْ اللَّهُ، وَأَغْيَرُهُمْ عَلَى مُحَارَمِ اللَّهِ، فَجزَاهُ اللَّهُ عَنَا خَيْرًا مَا جَزَى نَبِيًّا عَنْ أَمْتَهُ، وَعَادَلًاً فِي رِعْيَتِهِ.

لَقَدْ مَكَثَ النَّبِيُّ صَلَوةُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَامُهُ وَبَرَّهُ فِي مَكَّةَ بَعْدَ الْبَعْثَةِ ثَلَاثَ عَشَرَ سَنَةً، وَالْقُرْآنُ الْكَرِيمُ يَنْزَلُ عَلَيْهِ وَهُوَ يَبْلُغُ مَا أُنْزَلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ صَابِرًا عَلَى مَا يَنْالُهُ مِنْ أَذِى مِنْ هَنَا وَهُنَاكَ، وَلَقَدْ كَانَ يَعْرِضُ نَفْسَهُ -عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ- عَلَى الْوَفُودِ فِي مَوَاسِيمِ الْحَجَّ يَدْعُوهُمْ إِلَى الإِسْلَامِ، فَيَعْرِضُونَ عَنْ دُعَوْتِهِ الْخَيْرَةِ، وَيَلْحِقُونَ بِهِ صَنْوَفًا مِنَ الْأَذِى.

وَمَرَةٌ ذَهَبَ إِلَى الطَّائِفِ يَدْعُوهُمْ إِلَى نَصْرَتِهِ حَتَّى يَلْغُ رِسَالَةَ رَبِّهِ، فَأُوْزِعُوا إِلَى صَبِيَّانِهِمْ وَسَفَهَائِهِمْ، فَوَقَفُوا لَهُ عَلَى جَنْبِيِّ الطَّرِيقِ يَرْمُونُهُ بِالْمَحْجَارَةِ حَتَّى أَدْمَوْا عَقِبَيْهِ، وَأَعْجَزُوهُ عَنِ السَّيرِ، فَلَمْ يَقُلْ إِلَّا خَيْرًا، وَإِذَا أَرَادَ اللَّهُ أَمْرًا هُوَ أَسْبَابُهُ، وَفَتْحُ أَبْوَابِهِ، فَجَاءَ بَعْدَ ذَلِكَ وَفَدَ الْمَدِينَةَ، وَكَانُوا سَبْعِينَ رَجُلًا، قَدَّمُوا عَلَيْهِ فِي الْمُوْسَمِ، فَوَاعَدُوهُ عِنْدَ الْعَقبَةِ، وَبَأْيَوْهُ عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فِي الشَّاطِئِ وَالْكَسْلِ، وَالنَّفَقَةِ فِي الْعُسْرِ وَالْيُسْرِ. وَعَلَى الْأَمْرِ

(١) أورده ابن كثير في البداية والنهاية (٣/٤٢، ٤٨)، والطبراني في تاريخه (٥٤٥/١)، وأبي هشام في السيرة (٣/١٠١)، وضعفه الألباني في سلسلة الأحاديث الضعيفة (٢/٣١٠، ٩٠٩)، وله طريق بلطفه: «ما أنا بأقدر على أن أدع لكم ذلك». بحسب صحيح، انظر: الصحيح (١/١٩٤) (٩٢).

-المعروف والنهي عن المنكر، وعلى ألا يخافوا في الله لومة لائم، وعلى النصرة الحقة وهم جنة، فقبلوا ذلك معتبرين.

وأذن الله لنبيه ﷺ بالهجرة إلى طيبة الطيبة، فخرج مهاجراً إلى الله. فلما وصل المدينة نبوية بنى مسجده، وأسس مدرسته التي تخرج فيها المهاجرون والأنصار الذين اتبعواه في ساعة العسرة، والذين جاهدوا في سبيل إعلاء كلمة الله، فما ضعفوا وما استكروا، وكانت معارك متواتلة وال الحرب سجالاً بين حزب الرحمن الذي يمثله محمد ﷺ والذين معه، وبين حزب الشيطان الذي يمثله صناديد الكفر وجحافل الشر والفساد والطغيان، وسنة الله الجارية أن للباطل صولة، ثم يقمع ويضمحل حيث يأتي الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون.

وفي السنة الثامنة من الهجرة جاء الفتح الأعظم، والنصر المبين، ودخل الناس في دين الله أتوا، وانتشرت دعوة الإسلام إلى الآفاق البعيدة: «فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحْ صَدَرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضْلِلَهُ يَجْعَلْ صَدَرَهُ ضَيْقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ»». اهـ.

### وخلاصة الأمر:

\* أن أصول الدين كما ذكر المؤلف وغيره من العلماء الأجلاء - ثلاثة:

١- معرفة الرب، والإيمان به.

٢- معرفة دين الإسلام بأدله.

٣- ومعرفة النبي الكريم ﷺ وبها جاء به.

وقد قال نبينا ﷺ ببشارة أمته: «مَنْ رَضِيَ اللَّهُ رَبِّهِ، وَبِالْإِسْلَامِ دِينُهُ، وَبِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَبِيًّا رَسُولاً؛ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ»<sup>(١)</sup>.

وصلى الله وسلم وبارك على النبي الكريم، وعلى آله وصحبه أجمعين.

(1) أخرجه مسلم (١٥٠١/٣).

## الدرس السادس

﴿فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟ قَالَ: رَبِّيَ اللَّهُ الَّذِي رَبَّنِي، وَرَبِّيَ جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنَعْمَهُ﴾ [٣٥].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله، وعلى آله وصحبه ومن والاه، سبق معنا في الدرس الماضي الحديث على الأصول الثلاثة التي يجب على الإنسان معرفتها على سبيل الإجمال؛ بل وبشيء من التفصيل المختصر.

وهنا سؤال وجهه المؤلف - رحمه الله -، وأجاب عليه، وهذه طريقة يسلكها بعض المؤلفين - رحيمهم الله -، أعني: طريقة التأليف على طريقة السؤال والجواب من أجل الحفظ، ومن أجل البيان والإيضاح، لاسيما في مسائل العقيدة، فووجه السؤال التالي وأجاب عليه فقال:

﴿[٣٥] فَإِذَا قِيلَ لَكَ: مَنْ رَبُّكَ؟ قَالَ: رَبِّيَ اللَّهُ الَّذِي رَبَّنِي، وَرَبِّيَ جَمِيعَ الْعَالَمِينَ بِنَعْمَهُ﴾: وقد مضى الكلام في الدرس الماضي على أن تربية الله وَجْهُهُ خلقه على نوعين:

١- تربية عامة.

٢- تربية خاصة.

\* والفرق بينهما:

أن التربية العامة تتناول وتشمل جميع المخلوقات في الأرض، وفي السماء، وما بينهما، فتشمل: البر والفاجر، والمؤمن والكافر، والمكلف وغير المكلف .. إلى غير ذلك من مخلوقات الله، ما عرفنا منها، وما لم نعرف.

ونعم الله وَجْهُهُ على العباد كثيرة، نعم الدين ونعم الدنيا، وأجلها: نعمة دين

لإسلام الذي امتنَ الله - تبارك وتعالى - به على الأمة في آيات متعددة، منها: قول الله تعالى: ﴿إِلَيْهِ الْمُسْلِمُونَ إِنَّمَا يُنْهَا طَهْرَتْ لَكُمْ دِيْنُكُمْ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِيمَانَ وَبِئْنَاهُ﴾ [المائدَةٌ: ٣].

وتتجلى نعمة الإسلام في تكاليفه في الأوامر وفي النواهي، وما فيها من السهولة واليسير، وما فيها من رفع الأغلال والأصار عن هذه الأمة، وقد كانت على أمم مضت، وبيَّنَ الله هذه السهولة بقوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ [الحجٌ: ٧٨]. أي: ما من حرج ينزل بالعبد في الأوامر إلاًّ وجعل الله تعالى في هذا القرآن، وفي هذا الشرع المطهر فرجًا من تلك المشقة، وهذا ظاهر وجيء في التكاليف.

فمثلاً الصلاة التي هي أعظم العبادات بعد الشهادتين، والقيام فيها ركن من ركانتها، والسجود على الأعضاء السبعة كذلك، لكن إذا جاءت المشقة، وحالت بينك وبين القيام؛ فإنك تصلي على أية حال، وصلاتك صحيحة كما في الحديث الثابت عن النبي عليهما السلام أنه قال: «صَلِّ قَاتِلًا، فَإِنْ لَمْ تُسْتَطِعْ فَجَالِسًا، فَإِنْ لَمْ تُسْتَطِعْ فَعَلِيْ جَنْبِ»<sup>(١)</sup>. فانتفي لحرج، وهكذا في الحلف في الأيمان جاءت الكفارات، وفي الظهار جاءت الكفاراة، وفي لقتل الخطأ جاءت الكفاراة، وفي السفر الذي هو مظنة المشقة جاءت رخصة القصر ورخصة الفطر.

إذن؛ ما من حرج يمكن أن يلحق الإنسان في عبادته إلاًّ وجعل الله منه فرجًا ومحرجًا؛ ليتفادي ذلك الحرج؛ ولتحقق قول الله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الدِّينِ مِنْ حَرَجٍ﴾ [الحجٌ: ٧٨].

إذن؛ فنعمَّة دين الإسلام تتجلى في التيسير والتسهيل في أوامره، وفي الراحة في اجتناب نواهيه ومحارمه؛ لأن النفس ترکو بذلك، إذا اجتنبت المحارم، وسلمت من الوقوع في المآثم؛ زكت النفوس، واستنارت القلوب، ونشطت الجوارح، وأضاءت الوجوه.

(١) أخرجه البخاري عن عمران بن حصين شهـ (٣٤٨).

والعكس بالعكس: متى تلطخ الإنسان بالماثم، واقترف السيئات على اختلاف أنواعها، وضع مع أهل البدع؛ تغيرت الوجوه، ومرضت القلوب، ودنست الأنفوس. لأن المعصية ظلمة في القلوب، وفي الصدور، وفي الوجوه، ووهن في الأبدان، والطاعة نور، وحياة، ونشاط ظاهرًا وباطنًا، فلا غرابة أن يكون دين الإسلام أعظم نعمة وأكبر منة أكرم الله بها أمّة محمد ﷺ.

وأمّا نعم الدنيا فلا تدخل تحت العد، ولا تدخل تحت الحصر: نعمة الخلق والإيجاد، ونعمة هذا التكوين للإنسان البشري الذي ذكره الله - تبارك وتعالى - به في قوله ﷺ: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾ [التين: ٤].

وفي قوله - تبارك وتعالى -: ﴿وَلَقَدْ كَرَمْنَا بَنَى آدَمَ وَجَلَّتْهُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَرَزَقْنَاهُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ وَفَضَّلْنَاهُمْ عَلَى كَثِيرٍ مِنْ مَنْ خَلَقْنَا تَقْضِيلًا﴾ [الإسراء: ٧٠]. وهكذا التكريم وهو بصيانة أعراضهم، وحماية أموالهم، وصيانة دمائهم، كل ذلك رعاية من الله - تبارك وتعالى - أنعم بها على أمّة الإسلام.

وهكذا تسهيل الأرزاق، والأمن والاستقرار، والعيشة الاجتماعية والاقتصادية، وغير ذلك من النعم التي قال الله ﷺ في شأنها: ﴿وَإِنْ يَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا يُحْصِوْهَا﴾ [النحل: ١٨]. والنعمة من الله وحده: ﴿وَمَا يَكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فِيْنَ اللَّهِ﴾ [النحل: ٥٣]. وما كان من نعمة للبشر على البشر فهي نعمة داخلة في وسعه وفي مقدوره، ولكن الله ﷺ أعن عليها، وجعل البشر سبباً في حصوها، وأمّا النعم الحق لقضاء الحاجة، وتغريح الكربة، وتسهيل الأمر؛ فهو الله ﷺ، كما نصّ عليه في قوله: ﴿وَمَا يَكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فِيْنَ اللَّهِ﴾ [النحر: ٥٣].

«وهو معبودي ليس لي معبود سواه» [٣٦].

### الشرح

[٣٦] ثم قال المؤلف: «وهو معبودي، ليس لي معبود سواه»: أي: وهذا هو الحق، ذلك هي العقيدة الصحيحة، أن تعبد الله، ولا تعبد أحداً سواه، والعبارة هذه مأخوذة من قولك: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ». «فهو معبودي»: فيه إثبات العبادة لله.

«ليس لي معبود سواه»: فيه نفي العبادة لغير الله. كما أن «لَا إِلَهَ» تنفي جميع ما يعبد من دون الله، و«إِلَّا اللَّهُ» تثبت العبادة لله وحده سواه.

وحيث إن الأحكام تثبت بأدلةها، والأدلة الشرعية تكون فيها القناعة لأهل الإيمان . . . إسلام، الذين آمنوا بالأدلة الشرعية من كتاب الله ومن سنة النبي ﷺ.



«والدليل قوله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾. وكل ما سوى الله عالم، وأنا رحم من ذلك العالم» [٣٧].

### الشرح

[٣٧] استدل المؤلف على تربة الله ﷺ خلقه، وعلى أنه هو المعبود بحق، وغيره لا يستحق من العبادة شيئاً، وقد استدل المؤلف -رحمه الله- على ذلك بقول الله تعالى: ﴿لَحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾.

فـ «أَل»: في ﴿الْحَمْدُ﴾ للاستغرق، والمعنى: أن جميع المحامد المطلقة هي لله وحده: أنه هو المنعم، وهو المتفضل على خلقه، فيستحق أن يحمد حمدًا مطلقاً.

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

ومعنى الحمد: الثناء على الله - تبارك وتعالى - بِهَا هُوَ لِهِ أَهْلٌ، ثناء يليق بعظمته الله وحاله.

وفي قوله **عَزَّلَهُ اللَّهُ**: دليل على توحيد الألوهية، المدلول عليه بلفظ الجلالة؛ لأنَّ لفظ الجلالة «الله» معناه: المألوه - أي: المعبود -، والرب صفة الله **عَزَّلَهُ**.

و**الْعَالَمُونَ**. جمع عالم، لا مفرد له من لفظه، وهو كل ما سوى الله من مخلوقاته على اختلاف أنواع المخلوقات، وهو يجمع على «عوالم».

والعالم أصناف متعددة: عالم الإنس، وعالم الجن، وعالم الشياطين، وعالم الملائكة، وعالم الطير، وعالم الوحوش .. إلى غير ذلك من العوالم التي أنعم الله **عَزَّلَهُ** عليها بخلق والإيجاد، وفضل بعضها على بعض، وجعل كل عالم على ما اقتضته حكمته، وهذا لكل ما خلق له.

فعالم الملائكة - مثلاً -: عالم طاهر، جُبِّلَ على الطاعة، فلا سبيل لهم إلى المعصية أبداً؛ لأنَّ الله زكاهم بقوله: **لَا يَعْصُوْنَ اللَّهَ مَا أَمْرَهُمْ** [التحريم: ٦].

وعالم الشياطين: عالم جبلوا على فعل المعصية، فلا سبيل لهم إلى فعل الطاعة أبداً؛ حكمة من الله وعدلاً، لا يُسأَلُ عَيْنًا يفعل.

وعالم الإنس وعالم الجن: عالمان كلفهما الله - تبارك وتعالى - بامتثال أوامره، واجتناب نواهيه، وأقام **الحجَّةَ** على هذين العالمين بإنزال الكتب وإرسال الرسل، وجعل في كل فرد من أفرادهم قدرة و اختياراً لفعل الطاعة تقرباً إلى الله، وترك المعصية امتنالاً لنهي الله **عَزَّلَهُ**، فالمطبيع يطيع بفضل الله ورحمته، ثم بفعله وكسبه و اختياره، والعاصي يعصي بعدل الله وحكمته، ثم بفعله، وهو مسئول عن ذلك، ومحاسب على ذلك.



«إِذَا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبِّكَ؟ فَقُلْ: بِآيَاتِهِ وَخَلْوَقَاتِهِ» [٣٨].

### الشرح

[٣٨] والسؤال الثاني: بم عرفت ربك؟

وقد أرشد المؤلف بأن من الأشياء التي تكون علامات على معرفة الرب تبارك وتعالى -، وجوب الإيمان به: الآيات والخلوقات؛ إذ قال: «إِذَا قِيلَ لَكَ: بِمَ عَرَفْتَ رَبِّكَ؟ فَقُلْ: بِآيَاتِهِ وَخَلْوَقَاتِهِ».

\* والآيات إذا أطلقت تشمل الآيات الثلاث:

- الآيات الكونية: المراد بها: هذا الكون بسمائه وأرضه وما فيها.

- وتشمل الآيات البرهانية: وهي العجزات التي جرت على أيدي الرسل والأنبياء، كالعجزات التي جرت لموسى، وعيسى، ومحمد صلى الله عليهم أجمعين -، وغيرهم من الرسل، كما هو موضح في القرآن الكريم والسنّة المطهرة.

والنوع الثالث الآيات القرآنية: وهي ما أنزله الله - تبارك وتعالى - على رسليه من كلامه، ومن ذلك: التوراة، والإنجيل، والزبور، والفرقان، وصحف إبراهيم وموسى، وغير ذلك مما استأثر الله بعلمه، هذه كلها تدخل تحت كلمة: «آياته»، أي: فقل: بآياته الكونية. إذ المشاهد للكون يستدل بهذا الخلق العظيم، وأنه لا يمكن أن يوجد صدفة، ولا يمكن أن يوجد أحد من المخلوقات، ولا يمكن أن يوجد بعضه بعضاً، كل ذلك مستحيل.

إذن؟ فيبقى أن وجود هذا الكون الذي يشاهد، والذي هو من الآيات العظام دليل على وجود الخالق بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ، وأن الخالق له هو الله وحده، وهكذا جميع المخلوقات عن اختلاف أشكالها وأصنافها، كلها دليل على وجود الخالق وعلى قدرته، ومن ثم على استحقاقه للعبادة وحده دون سواه.

«وَمِنْ آيَاتِهِ: الْلَّيلُ وَالنَّهَارُ، وَالشَّمْسُ وَالقَمْرُ، وَمِنْ مَخلوقاتِهِ: السَّمَوَاتُ السَّبْعُ، وَالْأَرْضُونَ السَّبْعُ، وَمَا فِيهِنَّ، وَمَا بَيْنَهُنَّ» [٣٩].

### الشرح

[٣٩] «الليل والنَّهار، والشَّمْسُ وَالقَمْر»: أي: إنَّ هذه الآيات أبرز المخلوقات التي نشاهدها في كل لحظة من اللحظات، ثم ذكر من الآيات الكونية: الليل يُقبل بظلامه، ثم ينجلِي. ويأتي النَّهار بضيائه، وهكذا يتعاقبان بقدرة العزيز العليم، وفيهما من العبرة، وفيهما من الدلالة على قدرة الله تعالى الذي يولج الليل في النَّهار، ويولج النَّهار في الليل، لكن تكرار الجديدين الليل والنَّهار يغفل الإنسان عن الاعتبار بهما، وعن عظيم صنع الله تعالى وتسهيله لها.

ومن أعظم المنافع والفوائد الدينية والدنيوية في الليل والنَّهار: ما يوفّق له العباد من فعل الطاعات: فرائض، وواجبات، ومستحبات، وسائر القربات، واجتناب المنهيات، وهذا المعنى أشار الله إليه بقوله: ﴿وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ خِلْقَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَكُرِّرْ أَوْ أَرَادَ شُكُورًا﴾ [الفرقان: ٦٢]. يعني: يختلف كل منها الآخر، وليس لها متنه حتى يأتي اليوم المعلوم والوقت المعلوم الذي تبدل فيه الأرض غير الأرض والسموات، ويزروا الله الواحد القهار.

وهكذا الشمس والقمر وما فيها من المنافع والمصالح الدينية والدنيوية، فالشمس تضيء الكون بطلعها، وفيها من المنافع للأبدان وللأشجار وللدواب وللأرض على العموم ما هو ملموس، يعرف ذلك من رزق التفكير والتأمل في مخلوقات الله:

- ولو بقي الليل ممتداً بدون نهار؛ لحصل فساد في الأرض، وفي الأجسام، وفي الأرزاق، وفي المزارع .. وغير ذلك.

ولو بقي النَّهار سريراً بدون ليل؛ لحصلت المشقة، وتغيرت الأمور عن مجراها.

ولهذا ذكر الله أمة القرآن بهذه النعمة، يعني: تصرف الليل والنهار، وتعاقبها كما هو مشاهد وعلوم، حيث قال سبحانه: ﴿قُلْ أَنَّ يَسْمُعَ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَثْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمٍ نَّفِيمَةَ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِ اللَّهِ يَأْتِيَكُمْ بِضَيَّاءً أَفَلَا سَمَعُوكُمْ﴾ ﴿قُلْ أَنَّ يَسْمُعَ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَثْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِ اللَّهِ يَأْتِيَكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُوهُ فِيهِ أَفَلَا يُبَصِّرُونَ﴾ [القصص: ٧١-٧٢]. إنه تذكير نافع عظيم، وتبصير للأمة بنعم الله الغزار، التي لا يستطيع أحد من مخلوقات الله أن يُقدم فيها أو يُؤخِّر.

وهكذا القمر وما فيه من المصالح والمنافع إضاءة؛ لأنَّ الإضاءات الصناعية كثيرة ما يطرأ عليها العطب، ولا يمكن أن يتمتع بها جميع الخلائق، فالناس لهم أحوال مختلفة، هذا يسافر في الفلوات، وهذا لا يجد سراجاً صناعياً ينير له في ظلمات الليل، فخلق الله **بَجْلَة** القمر، وجعله مضيئاً في السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ، وامتَّ اللَّهُ بِبَجْلَةِ إِيَاضَتِهِ حيث قال: ﴿وَجَعَلَ الْقَمَرَ فِيهِنَّ نُورًا وَجَعَلَ الشَّمْسَ يَرْكَابًا﴾ [نوح: ١٦].

فهــما من الآيات العظام التي لو تأملها العقلاء من الناس لاستدلوا بها على قدرة الله وبديع صنعه، ومن ثــمَّ على استحقاقه لأن يطاع فلا يعصي، ويُذكر فلا ينسى، ويُشــكر فلا يُكــفر.

وذكر المؤلف -رحمه الله- من المخلوقات العظام الدالة على قدرة الله، والمستحق للعبادة وحده دون سواه: السَّمَوَاتِ السَّبْعِ، والأَرْضِينِ السَّبْعِ، وما فيهم، وما بينهما من المخلوقات العظام كــ الســحــابــ، والأــمــطــارــ، وما في الســمــوــاتــ من الملائكة الكرام، والأــنــبيــاءــ العــظــامــ، وأــرــواحــ الــمــؤــمــنــينــ، وما فيها من الأوامر، والدليل على ذلك :

«والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَنْ أَيْمَنْهُ أَيْلُلْ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لَا سَجَدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَسَجَدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقُوهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَكُمْ﴾ [٤٠].

### الشرح

[٤٠] قول الله عَجَلاً: ﴿وَمَنْ أَيْمَنْهُ أَيْلُلْ وَالنَّهَارُ وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ لَا سَجَدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَسَجَدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقُوهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيمَانًا تَعْبُدُونَكُمْ﴾ [فصل: ٣٧]. لما ذكر بأن هذه المخلوقات وإن كانت عظاماً في خلقها؛ إلا أنها لا تستحق من العبادة شيئاً، مهما عظمت المخلوقات وكثرة نفعها، فإنها لا تستحق أن يُصرَف لها شيء من العبادة، ولا أن يُضاف إليها شيء من النعم، وإنما تجب العبادة للذي خلق هذه المخلوقات، وصرفها إلى غيره وضع للشيء في غير موضعه، وهو إشراك بالله الذي هو أعظم الذنوب على الإطلاق.

ولما كان معظم الخلاق يعبدون معبدات مختلفة، ومن جملة المعبدات التي تعبد: «الشمس»، «والقمر»، يعني: أن قوماً يعبدون الكواكب، ومن جملة ذلك: «القمر»، ومن جملة ذلك: «الشمس»، فنهى الله عَجَلاً عن عبادة هذه المخلوقات وغيرها من باب أولى. وأمر أن يعبد وحده دون سواه؛ لأنه هو الخالق لهن، وهو المنشئ لهن من العدم، والذي يخلق، ويرزق، ويحيي، ويميت، ويدبر الأمور، هو الذي يستحق أن يُعبد، وغيره لا يستحق من العبادة شيئاً، فمن كان مؤمناً حقاً؛ فعليه أن يفرد ربه بالعبادة، ولا يفرده بها إلا المؤمنون.



«وقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكُمْ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سَبَعةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْمَرْقَبِ يَعْشِي أَيَّلَلَ النَّهَارَ يَطْلُبُهُ حَيْثَا وَالشَّمْسُ وَالقَمَرُ وَالنُّجُومُ مُسْخَرَاتٍ يَأْتِيهِ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [٤١].

## الشرح

[٤١] وأتبع المصنف هذه الدليل بأدلة أخرى، كقول الله تعالى: ﴿إِنَّكَ رَبَّكُمْ أَنَّهُ  
الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يُغْشِي أَتْيَالَ النَّارِ يَطْلُبُهُ حَيْثُ شَاءَ وَالشَّمْسَ  
وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومَ مُسَحَّرَاتٍ يَأْمُرُهُ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٥٤].

\* ففي هذه الآية عدد كثير من الفوائد، منها:

١- أنَّ الرب الذي يستحق أن يُعبد هو الذي خلق السَّمَاوَات، وخلق الأرض في ستة أيام، وهذه الستة الأيام يبيَّنَها الله تعالى في سورة «فصلت» حيث قال سبحانه: ﴿فَلَمْ يَكُنْ لَّكُمْ لَئِنْ كَفَرُوكُنَّ يَأْلَمُكُمْ خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَوْمَيْنِ وَجَعَلَهُنَّ لَهُ أَنْدَادًا ذَلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوْسَى  
مِنْ فَوْقِهَا وَزَرَكَ فِيهَا أَقْوَاتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ سَوَاءَ لِلْسَّائِلِينَ لَنَهَا ثُمَّ أَسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهُنَّ دُخَانٌ فَقَالَ  
لَهَا وَالْأَرْضَ أَتَيْتَا طَرْعًا أَوْ كَرَهًا قَالَتْ أَنِّي أَتَيْتَ أَنِّي طَرَعْتُهُنَّ فَقَضَيْتُهُنَّ سِعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَيَ فِي كُلِّ  
سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَ السَّمَاءَ الْأَذْنِيَّا بِمَصَنِّيَّ وَحَفَظَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيِّ﴾ [فصلت: ١٢-٩].

فأوضح الله تفصيل هذه الأيام الستة، وأنَّ أربعة أيام منها خلق الأرض، خلقها في يومين بدون دحو، ثم خلق بعد هذين اليومين السَّمَاوَات، وقدر في كل سماء أمرها، ثم دَحَّا الأرض بعد ذلك في يومين، فصارت جملة الأيام ما ذكره الله هنا في ستة أيام، ثم استوى على العرش، فخلق الأرض بدون دحو متقدم على خلق السَّمَاوَات، ويليه خلق السَّمَاوَات خلقاً كاملاً، ويلي ذلك دحو الأرض في يومين.

والمراد بـ«دحو الأرض»: كما قال الله تعالى: ﴿وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنَهَا أَخْرَجَ مِنْهَا  
مَاءَهَا وَمَرَّعَهَا وَأَتَيَالَ أَرْسَلَهَا مَنَعَ الْكُفَّارَ لَأَنَّهُمْ كُفَّارٌ﴾ [النازعات: ٣٠-٣٣].

٢- والفائدة الثانية: الحكمة في خلق السَّمَاوَات والأرض في ستة أيام، مع أنَّ الله تعالى وصف نفسه بأنه إذا أراد شيئاً أن يقول له: كن؛ فيكون.

قال علماء التفسير: «لِيُعَلَّم عباده الأناء، والتدرج في الأمور»<sup>(١)</sup>.

وليس بالله بِعْدَ عجز - سبحانه - حتى يحتاج إلى مدة طويلة كهذه، بل له الكمال المطلق والقدرة التامة: «إِنَّمَا أَمْرُهُ: إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ» [يس: ٨٢].

٣- والفائدة الثالثة: الإيمان بالاستواء على العرش، وإثبات هذه الصفة على طريقة أهل السنة والجماعة، خلق الله العرش، فهو من جملة مخلوقاته؛ بل هو سقف مخلوقاته، واستوى عليه استواء يليق بعظمته وجلاله، لا تشبيه، ولا تمثيل، ولا تعطيل، ولا تحريف، ولا تأويل، بل كما قال الله تعالى: «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١]. وهي من الصفات التي عطلتها المعطلة الجهمية، ونفتها المعتزلة، وأولتها الأشاعرة والكلابية<sup>(٢)</sup> والماتريدية<sup>(٣)</sup>، ومن ولد هؤلاء من أهل التأويل المظلم.

٤- والفائدة الرابعة: أن هذه المخلوقات العظام مسخرات بأمر الله: «تَجْرِي بِأَمْرِهِ» [الأنياء: ٨١]. جعل الله لها حدوداً، وجعل لها مقادير، وجعل لها أفلاماً كاتسيرة فيها وفق أمر الله الذي قدره وقضاه؛ ولذا قال الله تعالى: «لَا أَشْعَسْتُ يَنْبِيَّ لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْفَمْ وَلَا أَئْلَمْ سَائِقَ الْهَمَّ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ» [يس: ٤٠]. وهكذا النجوم، والكواكب السيارة، والنجوم الثابتة، طلوعها وغروبها وأمكنتها تجري بأمر الله، وبتصريف الله تعالى لها، حتى

(١) انظر: فتح القدير للشوکانی (٢١٩/٢).

(٢) الكلابية: هم أصحاب عبد الله بن كلاب، توفي (٢٤٠هـ)، انفرد هو وفرقته بأن قالوا: «ليس له كلام مسموع، وأن جبريل ليس يسمع من الله شيئاً مما أداه إلى رسالته عليهم السلام -، وإنما هو إلهام ألممه ذلك من غير كلام». انظر عقائد الثلاث والسبعين فرقه (١/٢٧٩) باختصار.

(٣) الماتريدية: نسبة إلى محمد بن محمود، المعروف بـ: «أبي منصور الماتريدي السمرقندى»، وقد توفي سنة (٣٣٣هـ)، وهم طائفة وافقت الأشاعرة في أمور، وخالفتها في أخرى، معدودة من فقهاء الحنفية، وما كان له أتباع في أول أمره، وإنما أحيا مذهب بعض أتباعه بعد مدة طويلة من وفاته، حتى انتشر مذهبه. انظر كتاب الماتريدية دراسة وتقويمًا بتصرف من (ص ٩٣ إلى ص ١٠٤).

ينتهي أمرها بذهاب هذه الحياة.

٥- الفائدة الخامسة: أن الأمر والخلق لله -تبارك وتعالى-، له الأمر يأمر بها يشاء، وأعظم ما أمر به: طاعته، وأشرف الطاعات وأساسها: توحيده، وله الأمر المطلق يأمر بها يشاء، وينهى عما يشاء، كل ذلك رحمة بالعباد، وتركيبة لهم، وتطهيرًا لنفسهم وقلوبهم، وابتلاء واختبارًا، كما قال الله -تبارك وتعالى-: ﴿لِبَلُوكُمْ أَكْثُرُكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً﴾ [هود: ٧]. وكما قال سبحانه: ﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِبَلُوكُمْ أَكْثُرُكُمْ أَحَسَنُ عَمَلاً﴾ [الملك: ٢]. أي: أخلصه وأصوبيه.

﴿وَبَلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِسْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ﴾ [الأنبياء: ٣٥].

إذن؛ فالله هو الذي انفرد بالخلق، فخلق مخلوقاته بدون معين ولا ظهير، ورزق جميع مخلوقاته بدون معين ولا ظهير، وله الأمر كله، يأمر بها يشاء، ويجعل بها يرید، لا معقب لحكمه، وهو سريع الحساب.

\* \* \*

﴿تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [٤٢].

### الشرح

[٤٢] وفي ختام هذه الآية الكريمة أثني الله على نفسه، وتنزه نفسه بقوله: ﴿تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾ [الأعراف: ٤٥]. أي: تنزيه وتعاظم، وكثير خيره وبركته؛ لأنه رب العالمين، الخالق للعالمين، والمالك للعالمين، والمتصرف التصرف المطلق في عالم السماوات، وفي عالم الأرض، وفي جميع مخلوقاته سبحانه بما يشاء وبما يرید، فله الحمد كله، وبإيديه الخير كله، وإليه يرجع الأمر كله، لا إله هو خالق كل شيء، وهو على كل شيء وكيل، وبكل شيء عليم.

\* \* \*

«وهو المعبود، والدليل قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُ وَارْبِكُمُ الَّذِي خَلَقْتُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [الذى جعل لكم الأرض فرقاً وأنزل من السماء ماء]» [٤٣].

### الشرح

[٤٣] وتابع المؤلف الأدلة على أن مخلوقات الله ﷺ دالة على وجوده، كما أنها دالة على استحقاقه لأن يعبد الله وحده، فقال: ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ أَعْبُدُ وَارْبِكُمُ الَّذِي خَلَقْتُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ﴾ [البقرة: ٢١].

فالنداء هنا لجميع الناس: ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ﴾. وهو من الأدلة على شمول وعموم رسالة نبينا محمد ﷺ، فيدخل في الكلمة: ﴿النَّاس﴾ كل من كان من هذا النوع من الأناسي - عربياً وعجمًا، وذكوراً وإناثاً، كلهم مخاطبون بهذا الخطاب الشامل؛ ليتوجهوا بجميع عبادتهم إلى الله وحده لا شريك له.

ولما أمرهم بالعبادة؛ ذكر علة وجوبها، وعلة هذا التكليف، فقال: ﴿الَّذِي خَلَقْتُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ﴾. أي: وخلق الذين من قبلكم، فما أنت إلا أمة من أمم قد خلت، كما ثبت في السنن: أنَّ النبي ﷺ قال: «أنتم توفون سبعين أمة، انتם خيرها وأكرمها على الله»<sup>(١)</sup>.

ففي قوله: ﴿الَّذِي خَلَقْتُمْ﴾. بعد الأمر بعبادته وحده إيضاح وبيان أنَّ الذي خلق ورزق هو الذي يستحق أن يُعبد وحده، وأنَّ الذي لم يخلق شيئاً، ولم يرزق، وليس بيده حياة ولا موت؛ لا يستحق أن يصرف له شيء من العبادة أبداً.

(١) رواه الإمام أحمد في مسنده (٥/٢، ٥)، ورواه الحاكم بلغط آخر في أبواب تفسير القرآن، سورة آل عمران، عن بهز بن حكيم، عن أبيه، عن جده: أنه سمع النبي ﷺ يقول في قوله: ﴿كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجْتُ لِنَنَاسٍ﴾ [آل عمران: ١١٠]. قال: «إنكم تتمون سبعين أمة، انتم خيرها وأكرمها على الله». (٥/٢١١)، (٣٠١)، وابن ماجه بنحوه (٢/١٤٣٣)، والدارمي (٤٠٤/٢)، ورواه الحاكم في المستدرك (٩٤/٤)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد، ولم يخر جاه.

كما فعل المشركون على اختلاف أنواعهم: فاليهود عبدوا ثلاثة، والنصارى كذلك، والمشركون معبداتهم لا تدخل تحت العد والحصر من الأشجار، والأحجار، والأخشاب لسخونته، والشمس والقمر، والكواكب ذوات الأنواع والأشكال المختلفة بحسب الزمان والمكان، وقد ذمهم الله تعالى بقوله: ﴿أَفَرَبِّ يَمْ أَلْكَتْ وَالْعَزَىٰ﴾ [ومنْهَا الْثَالِثَةُ الْأُخْرَىٰ] **الكم** لـ**الذكر** وـ**الأنقٰ** **تَلَكَ إِذَا فَسَّهَ ضَيْرَىٰ** [النجم: ١٩-٢٢]. لأنهم قالوا: إن الله تعالى له البنات، والبنات عند العرب مذمومات: **وَإِذَا بُشِّرَ أَهْدُمْ بِالْأُنْقَىٰ ظَلَّ وَجْهُهُمْ مُسْوِدًا وَهُوَ كَظِيمٌ** [النحل: ٥٨]. لأنه يريد ذكرًا يحيى الذمار، ويحمل السلاح، ويهزم الأعداء، وأما المرأة فهي عار وشمار عندهم، وأفضى بهم الأمر أنهم يقتلونها: **وَإِذَا الْمَوْرَدَةُ سَبَّتْ بِأَيِّ ذَئْبٍ قُنْلَتْ** **بِأَيِّ ذَئْبٍ قُنْلَتْ** [التوكير: ٨-٩].

ذكرهم الله -بارك وتعالى- في ذلك، وذمهم فيما نسبوا إليه من البنات، وذكر الخبر في قوله تعالى: **وَجَعَلُوا الْمَلَائِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَّا أَسَهَّمُوا خَلْقَهُمْ سَتَّكُبْ شَهَادَتُهُمْ وَيُشَكُّونَ** [الزخرف: ١٩].

وبخهم الله بقوله: **أَمْ لَهُ الْبَنَتُ وَلَكُمُ الْبَنُونَ** [الطور: ٣٩]. وذمهم بقوله: **وَجَعَلُوا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ تَسْبَا وَلَقَدْ عَلِمْتَ الْجِنَّةَ إِنَّهُمْ لَمُحَضَّرُونَ** [الصفات: ١٥٨]. والجنة: الملائكة، والنسب: هو قوله: إن الملائكة بنات الله. والله تعالى يتبرأ عن الصاحبة والولد، فهو الذي خلق، وهو الذي رزق جميع مخلوقاته في عالم الأرض. وفي عالم السماء. ثم ذكر العلة بقوله: **لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ**. الله بامثال أوامره، واجتناب نواهيه؛ ولذلك أمركم بعبادته، وذركم بنعمه؛ لكي تتقووا الله تعالى بامثال أوامره، واجتناب نواهيه، والقيام بطاعته ما دمتم في حياة العمل.

وذكرهم الله تعالى بشيء يعرفونه وهو «الأرض»، وما فيها من المنافع المتنوعة،

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

وبسطها لهم من أجل أن يتشر الناس عليها، ويقضوا حاجاتهم بيسر وسهولة: ﴿وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً﴾ هو سبب الرزق، كما في قول الله تعالى: ﴿وَفِي السَّمَاءِ رِزْقٌ لِّكُلِّ أُنْدَادٍ وَمَا يُعْدُونَ﴾ [الذاريات: ٢٢].



«﴿فَأَخْرَجَ يَهُودَ مِنَ الْمَرْدَتِ رِزْقًا لَّكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾» [٤٤].

### الشرح

[٤٤] «﴿فَأَخْرَجَ يَهُودَ مِنَ الْمَرْدَتِ رِزْقًا لَّكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾» [البقرة: ٢٢]. لا تجعلوا الله نظراً يعبدون كما يعبد، ويُشكرون كما يُشكرون؛ لأن هذا هو الكفر بعينه، وهذا هو الشرك الأكبر أن يجعلوا الله أنداداً. «﴿وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾» أن الله هو الذي انفرد بالخلق، والرزق، والتدبیر، وما سواه عاجز فقير، كما قال -عز شأنه-: «﴿إِنَّمَا الْأَنْوَافَ لِلْفُقَرَاءِ إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ﴾» [فاطر: ١٥].



«وقال ابن كثير -رحمه الله-: الخالق هذه الأشياء هو المستحق للعبادة» [٤٥].

### الشرح

[٤٥] «وقال ابن كثير -رحمه الله-: الخالق هذه الأشياء هو المستحق للعبادة». وهذه الجملة المختصرة لها معناها الكبير؛ إذ إنها كخلاصة لما تقدم تفصيله، أي: أن من خلق هذه الأشياء التي تم إيرادها وتدوينها هنا هو الذي يستحق العبادة وحده دون سواه، والله أعلم.

وصلی الله على محمد وآلہ وصحابہ.

## الدرس السابع

« وأنواع العبادة التي أمر الله بها » [٤٦].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

[٤٦] قال المصنف - رحمه الله -: « وأنواع العبادة ».

العبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأعمال الظاهرة والباطنة؛ فيدخل في هذا التعريف: كل عبادة يتبعها المكثرون من العبادات التي يجب أن تصرف لله وحده. وذكر المؤلف مثلاً ونموذجاً من أنواع العبادات، فقال:

\* \* \*

« مثل: الإسلام، والإيمان، والإحسان » [٤٧].

### الشرح

[٤٧] « مثل: الإسلام، والإيمان، والإحسان »: وهذه هي مراتب الدين كما في حديث جبريل عليه السلام المشهور، وهو ما رواه عمر بن الخطاب رضي الله عنه فقال: « كنا جلوسًا عند رسول الله صلى الله عليه وسلم ذات يوم، إذ طلع علينا رجل شديد بياض الشاب، شديد سواد الشعر، لا يرى عليه أثر السفر، ولا يعرفه من أحد. حتى جلس إلى النبي صلى الله عليه وسلم، فأمسن ركبتيه إلى ركبتيه، ووضع كفيه على فخذيه، وقال: يا محمد، أخبرني عن الإسلام؟ » فقال: الإسلام: أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤدي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحجج البيت إن استطعت إليه سبيلاً.

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

قال: صدقت. قال الراوي: فعجبنا له بسؤاله ويصدقه.

قال: فأخبرني عن الإيمان؟

قال: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وبال يوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره.

قال: صدقت.

قال: فأخبرني عن الإحسان؟

قال: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه، فإنه يراك.

قال: فأخبرني عن الساعة؟

قال: ما المسئول عنها بأعلم من السائل.

قال: أخبرني عن أماراتها.

قال: أن تلد الأمة ربها، وأن ترى الحفاة العراة العالة رعاء الشاء يتطاولون في البنيان.

ثم انصرف، فقال النبي ﷺ: أتدرى يا عمر من السائل؟

قلت: الله ورسوله أعلم.

قال: هذا جبريل عليه السلام أتاكم يعلمكم دينكم<sup>(١)</sup>.

فاعتبر النبي ﷺ هذه المراتب الثلاث: الإسلام، والإيمان، والإحسان، كلها

مراتب الدين، أي: هي الدين كله.

وعند تفاصيل هذه المراتب لابد من البيان: بيان أركان الإسلام، وبيان أركان

الإيمان، وبيان أركان الإحسان، وهذه قد كتبت فيها كتابة مختصرة واضحة على طريقة

السؤال والجواب ضمن بحوث سلسلة الأوجية السديدة، وهو السؤال الثاني:

س ١: ما هي العبادة ومن المكلف بادئها؟

(١) رواه مسلم (٣٦/١).

فقلت :

ج ١: العبادة: اسم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال، والأفعال، والأعمال ظاهرة والباطنة.

والملطف بادئها على سبيل الوجوب أو الاستحباب بحسب الأمر الإلهي: هو المكلف العاقل من عالم الإنس والجن، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ لَمَّا حَنَّفَاهُ وَيُقْيمُوا الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُوَةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾ [آل عمران: ٥].

وليليه السؤال الثالث، ونصه:

س ٣: ما هو التوحيد، وكم أنواعه، وما جزاء من حققه في الدنيا والآخرة؟

ج ٣: التوحيد: هو إفراد الله بالعبادة، والخلوص له من الشرك -كبيره وصغيره، قليله وكثيرة- ، والبراءة منه ومن أهله، كما قال سبحانه: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَشَكِيرِي وَحْمَيَارِي وَمَمَّا يَوْرِتُ الْعَالَمَيْنَ ﴾[١] لَا شَرِيكَ لَهُ وَيَنِّدَكَ أَمْرُتُ وَأَنَا أَوَّلُ الْمُسْلِمِينَ﴾ [آل عمران: ١٦٢-١٦٣].  
وقال سبحانه: ﴿رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدْهُ وَاصْطَلِّرْ لِيَعْتَدِيَهُ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيَّاً﴾ [مريم: ٦٥].

\* وأما أنواع التوحيد فثلاثة:

- الأول: توحيد الألوهية.

- الثاني: توحيد الربوبية.

- الثالث: توحيد الأسماء والصفات.

فتوحيد الألوهية: هو إفراد الله بجميع أنواع العبادات، والتي ذكر الشارح نموذجاً منها<sup>(١)</sup>.

(١) كالدعاء، والخوف، والرجاء، والتوكيل، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والخشية، والإنباء، والاستعانة، والاستغاثة، والذبح، وغير ذلك من أنواع العبادة التي أمر الله بها.

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

وتوحيد الربوبية: هو الإقرار بأن الله هو الخالق، الرازق، المحيي والمميت، المدبر لجميع الأمور، المتصرف في الكون كله، لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون.

وتوحيد الأسماء والصفات: هو الاعتقاد الجازم بأنَّ الله الأسماء الحسنى، والصفات العلية، وإثباتها من غير تحريف، ولا تعطيل، ومن غير تشبيه، ولا تكليف، ولا تمثيل، بل نقول كما قال الله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١].

وأما الجزء على التوحيد في الدنيا: فهو عصمة الدم، والمال، والعرض، وحياة الأمان والطمأنينة.

وأما جزاء الموحدين في الآخرة: فرضا الله والجنة، والنجاة من سخطه والنار، وفوق ذلك التمتع بالنظر إلى وجه الله الكريم، وذلك هو الفوز العظيم<sup>(١)</sup>.

ونحن بصدده ما ذكره المؤلف -رحمه الله- من مراتب الدين، حيث ذكر المرتبة الأولى الإسلام، وفي حديث جبريل بين النبي ﷺ أركان الإسلام، وطالب العلم بحاجة إلى معرفة مفصلة لأركان الإسلام، وأركان الإيمان، وركن الإحسان بالأدلة التي توضح كل ركن.

وهنا السؤال يأتي عن: أركان الإسلام، ومعنى كل ركن منها، وذكر شيء من ثمراتها؟

والجواب: كما جاء في الحديث عن أركان الإسلام، وأنها خمسة، شهادة أن لا إله إلا الله، وأنَّ محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكوة، وصوم رمضان، وحج بيت الله الحرام لمن استطاع إليه سبيلاً.

فأما معنى شهادة «أن لا إله إلا الله»: فهو نفي جميع ما يُعبد من دون الله، وإثبات العبادة كلها لله، وهذا معنیان هما ركنا «لا إله إلا الله» النفي والإثبات، وقد سبق معنا<sup>(٢)</sup> أن

(١) الأجرية المسديدة للشارح (١/٧-٩).

(٢) في (ص ٣٥-٣٦).

لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» هـ ركناً: النفي، والإثبات، النفي يؤخذ من قولك: «لَا إِلَهَ». والإثبات يؤخذ من قولك: «إِلَّا اللَّهُ».

وأما معنى شهادة «أنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ»: فهو طاعته فيما أمر، وتصديقه في الأمور كلها، وتنحصر في متابعة النبي الكريم ﷺ التي أمرنا الله بها في قوله: ﴿وَاتَّبِعُوا أَنَّهَا  
رَّطِيقُ الرَّسُولِ فَإِنْ تَوَلَّمُوا فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا أَبْلَغُ الْمُؤْمِنِينَ﴾ [التغابن: ١٢].

كما أمرنا سبحانه بمتابعته في كل شأن من الشؤون، ورتب على ذلك الهدية والصلاح، فقال ﷺ: ﴿وَاتَّبِعُوهُ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ﴾ [الأعراف: ١٥٨].

\* ومن ثمرات هذا الركن العظيم الذي هو شهادة «أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ»:

- تحرير القلب والنفس من التعلق بالملحقين، والاعتماد عليهم في جلب المصالح، ودفع المضار.

- وثانياً: سعادة الدارين؛ إذ لا سعادة للإنسان البشري في دنياه ويزخره وأخراه إلا إذا حَقَّ إسلامه على الوجه الذي أراده الله، وبينه رسول الله ﷺ.

وأما معنى الصلاة في اللغة: فهي الدعاء، كما قال تعالى: ﴿وَصَلِّ عَلَيْهِمْ﴾ [التوبه: ١٠٣]. أي: ادع لهم.

وفي الشرع: التعبد لله بفعلها، مصححوناً بالنية الحالصة على الكيفية التي وَضَحَّها رسول الله ﷺ بفعله وقوله، حيث قال: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمْنِي أَصْلِي»<sup>(١)</sup>. وهي أقوال، وأفعال، وأعمال، مفتتحة بالتكبير، ومحتملة بالتسلیم.

(١) رواه البخاري (٤/٩٣).

\* وهي من أعظم أركان الإسلام بعد الشهادتين، وله ثمراتها ومنها:

- أولاً: انتشار الصدر، كما في قول النبي ﷺ: «يا بلال، أقم الصلاة أر حنا بها»<sup>(١)</sup>.
- ثانياً: هي قرة العين للنبي ﷺ ولجميع أتباعه، بدليل قول النبي ﷺ: «جُعلتْ قرَّة عيني في الصَّلَاة»<sup>(٢)</sup>.

- وهكذا من ثمراتها وفوائدها: الانزجار عن الفحشاء والمنكر، كما قال الله تبارك وتعالى:

﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ [العنكبوت: ٤٥].

وأما معنى الزكاة - وهي الركن الثالث وهي قربة الصلاة - في اللغة: فهي النماء والتطهير.

وفي الشرع: هي التعبد لله بإخراج مال مخصوص من مال مخصوص لطائفة مخصوصة، في وقت حدد الشارع الحكيم.

\* ومن ثمرات الإيمان بهذا الركن:

- أولاً: تطهير النفس من رذيلة الشح والبخل؛ إذ هما خلائق ذمييان في كل شريعة من شرائع الله.

- ثانياً: تدعيم الإسلام، وسد حاجة المسلمين.

- ثالثاً: تنمية للمال المزكى، فما نقص مال من صدقة، بل يزيد ...

وأما معنى الصوم في اللغة: فهو الإمساك عن شيء ما.

وفي الشرع: هو الإمساك عن المفطرات بنية صيام نهار رمضان؛ عبادة لله؛ وامتثالاً لأمره.

(١) أخرجه أبو داود (٤/٢٩٦)، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود (٣/٩٤١).

(٢) رواه الإمام أحمد في مسنده (٣/١٢٣، ١٢٨، ١٩٩، ٢٨٥) عن أنس، والنسائي، كتاب عشرة النساء، باب: حب النساء (٥/٢٨٠) (٢٨٨٧)، (٨٨٨٧)، وحسنه الألباني في مشكاة المصايح،

كتاب الرقاب، باب: فضل الفقراء وما كان من عيش النبي ﷺ (٣/١٤٤٨) (٥٢٦١).

وله ثمرة عظيمة: وهي ترويض النفس على ترك المحبوبات والملوفات؛ طلباً لمرضاة الله؛ وطمئناً في نيل ثوابه يوم القيمة.  
وأما الحج في اللغة: فهوقصد.

وفي الشرع: هو قصد بيت الله الحرام؛ للقيام بمناسك الحج، وأداء جميع شعائره.  
\* وله ثمرات منها:

- أولاً: ترويض النفس على بذل المال في سبيل الله؛ لأن الحج من سبيل الله.
- ثانياً: التضحية بالنفس في جميع طاعات الله.

وبعد:

فإن التطبيق الفعلي لهذه الأصول العظيمة في واقع الحياة يجلب للأمة المحمدية كل صلاح وفلاح في أمور دينها ودنياه، فليت العبد ربه وليرحققها، فإنها أصول دينه، وعاصرة لدمه وماله وعرضه، ومفتاح أصيل لدخول جنة عرضها كعرض السموات والأرض أعدت للذين آمنوا بالله ورسله، ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء، والله ذو الفضل العظيم<sup>(١)</sup>.

وذكر المؤلف -رحمه الله- بأن من أنواع العبادة: الإيمان، والإيمان مرتبة عظيمة من مراتب الدين، وأركانه ستة كما ذكرها النبي ﷺ في حديث جبريل عليه السلام المشهور، وهي:  
«أن تؤمن بآله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالقدر خيره وشره من الله -بارك وتعالى-»<sup>(٢)</sup>.

\* ولكل ركن من هذه الأركان الستة معنى ينبغي فهمه:  
- فأما معنى الإيمان بالله عَزَّوجَلَّ: فهو التصديق بوجوده، والإقرار الصريح بربوبيته،

(١) انظر الأرجوية السديدة للشارح (١٠-١٣).

(٢) سبق تخریجه (ص ٦١٠).

والاعتراف الظاهر والباطن بألوهيته، والإيمان على الوجه الحق بأسمائه الحسنى والصفات العلا، وتطبيق ذلك تطبيقاً عملياً في واقع الحياة كما يريد الله، وكما شرع رسول الله ﷺ، كما قال الله تعالى: «ذَلِكُمْ أَلَهُ رَبُّكُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ خَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَنِ كُلِّ شَيْءٍ وَّحْكِيلٌ» [الأنعام: ١٠٢].

وقال سبحانه: «وَإِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَحْدَهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الرَّحْمَنُ الرَّحِيمُ» [البقرة: ١٦٣].

وقال - تبارك وتعالى : «لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ» [الشورى: ١١].

ومن ثمرات الإيمان بالله: تحرير النفس من الرق لغير الله من العبودات على اختلاف أنواعها، وجعل العبادة خالصة لله وحده دون سواه.

- وأما معنى الإيمان بالملائكة - الذي هو الركن الثاني من أركان الإيمان - فهو: التصديق بوجودهم، وأنهم من مخلوقات الله العظيمة، خلقهم الله وجبلهم على طاعته، فلا سبيل لهم إلى خالفة أمره، وقد أنسد الله إليهم أعمالاً هامة لا يقوم بها سواهم، فمنهم من ينزل بالوحى، ومنهم من يصرف القطر والنبات، ومنهم من يحفظبني آدم من السوء والمكرورات .. إلى غير ذلك مما نعلم وما لا نعلم: «وَمَا يَعْلَمُ جُنُودُ رَبِّكَ إِلَّا هُوَ» [المدثر: ٣١].

﴿بَلْ عِبَادٌ مُّكَرَّمُونَ ﴾ لَا يَسْتَقِونَهُ بِالْفَوْلِ وَهُم بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾ [الأيساء: ٤].

[٢٧-٢٦]

\* وللإيمان بهذا الركن ثمرات جليلة منها:

١ - العلم بعظمته الخالق سبحانه وقوته ونفوذه سلطانه، حيث خلق هذا الخلق الذي لا يحصي عدده بشر، وهم الملائكة.

٢ - شكر العبد ربه على ما أولاه من التربية العامة والخاصة والعناية البالغة، فقد هيأ له ما في السموات وما في الأرض، ومن جملة ذلك الملائكة على اختلاف وظائفهم المهمة، ومراتبهم العظيمة، فهم يحفظونه من كل سوء ومكره، وهم يستغفرون لأهل الإيمان، وهم

يكتبون الأعمال خيرها وشرها .. إلى غير ذلك من وظائفهم التي هيأهم الله -بارك تعالى- لها.

٣- وُجُوب محبة الملائكة؛ لأنهم أنصح المخلوقات لعباد الله المؤمنين، كما قال الله -بارك وتعالى- عنهم: ﴿لَيْلَيْلَيْنَ يَمْلَأُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ، يُسْتَحِنُونَ بِخَمْدَرَّهُمْ وَمُؤْمِنُوْنَ بِهِ﴾ وَسَعْيَهُمْ لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسَعْيَهُمْ كُلُّ شَيْءٍ عَرْجَمَهُ وَعِلْمًا فَاعْفُرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَفِيهِمْ عَذَابٌ أَلْحِيمٌ ﴿رَبَّنَا وَآذْخَلْنَاهُ جَهَنَّمَ عَذَنِي أَلَّا تَوَعَّدْنَاهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ أَبْنَائِهِمْ وَأَرْوَاحِهِمْ وَدُرْيَتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ وَفِيهِمُ الْمُسْتَنَاثَاتُ وَمَنْ قَنَ الْمُسْتَنَاثَاتِ يُوَمِّئُ فَقَدْ رَحْمَتَهُ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾ [غافر: ٩٧-٩٨].

- وأما معنى الإيمان بالكتب: فهو الاعتقاد الجازم بأنها منزلة من عند الله - تبارك وتعالى -، تكلم بها قوله، وأنزلها على رسle وحيًا، وصدق بها ذو الإيمان برسله حقًا وصدقًا، وقد أمر الله الأمة المحمدية كلها أن تعلن إيمانها باطنًا وظاهرًا بها أنزله على الأنبياء السابقين، حيث قال سبحانه: ﴿فَلَوْلَا مَأْمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا هُنَّ لَا يُنْتَهُونَ وَلَا يَنْقُضُونَ وَلَا يَسْبِطُونَ وَمَا أُوْتِيَ مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوْتِيَ النَّبِيُّونَ كُمَّ مَرِدًا لَا يُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَلَا خَنْعَنَ لَهُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: 136].

- وأما معنى الإيمان بالرسل: فهو الاعتقاد الذي لا شك فيه أنَّ اللهَ بَعَثَ رُسُلًا مبشرين ومتذرين؛ لئلا يكون للناس على اللهِ حُجَّةٌ بعد الرسل، أو لهم نوحٌ<sup>القطناني</sup>، وآخرهم محمدٌ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup>، فمن اقتدى بهم، واستجاب لدعوتهم؛ فقد اهتدى، ومن جَحَد رسالاتهم، وكذب بها؛ فقد ضلَّ وغَوَى، كما قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَلَمْ يُفْرِغُوا بَيْنَ أَحَدٍ وَمِنْهُمْ أُولَئِكَ سَوْفَ يُؤْتَيْهِمْ أَجُورَهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا﴾ [النساء: ١٥٢].

\* وللإيان بالرسـل فوائد عظيمة، وثمرات جليلة منها:

١- العلم القطعي برحمة الله العزيز الرحيم الذي لم يكل الخلق إلى عقوبهم، بل أرسل إليهم رسولًا، وأنزل عليهم كتاباً.

- ٢- اعتبار رسالاتهم نعمة كبرى أنعم الله بها على عباده في كل زمان ومكان.
- ٣- محبة أولئك الرسل الكرام أهل النصح والصدق والأمانة والإخلاص.
- وأَمَّا معنى الإِيَّانُ باليوم الآخر: فهو التصديق المبني على العلم المستمد من كتاب ربنا، ومن سُنَّة نبينا محمد ﷺ بأن الله سيبعث الخلق بعد موتهم، ثم يجمعهم ليوم لا ريب فيه، ويجازي كلّاً بعمله: **﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۚ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ﴾** [الزلزلة: ٨-٧].
- ومن كذب بهذا اليوم أو بشيء مما سيكون فيه من: الصراط، والميزان، والجحظ، والجنة، والنار، والجزاء على الأعمال .. وغيرها مما هو معلوم من الشرع بالضرورة؛ فقد ضل سوء السبيل؛ إذ إن ثبوت وقوع ذلك قد دل عليه الكتاب والسنة وإجماع المسلمين.
- \* وللإِيَّانُ بهذا الركن فوائد منها:
- ١- الإقبال على فعل الخيرات، والحرص على اكتساب الحسنات من أقوال وأفعال ومعتقدات، وما ذلكم الإقبال إلّا لأن فاعلها يرجو ثوابها الذي وعد به في محكم التنزيل الحكيم، وصحيح السنة المطهرة.
  - ٢- الكف عن المعاصي: أقوالها وأفعالها، باطنها وظاهرها؛ إذ إن اقترافها سبب في عقوبة الله التي توعد بها العصاة الذين تعدوا حدوده، وأضاعوا فرائضه، وأعرضوا عما جاء به المرسلون الذي فيه صلاحهم وفلاحهم لو آمنوا به، واستقاموا عليه.
  - وأَمَّا معنى الإِيَّانُ بالقدر: فهو الاعتقاد الجازم بأن جميع الكائنات: علوها وسفليها، كلياتها وجزئياتها، ناطقها وصامتها، متحركة وساكنها، قد قدرها الله، وأحاط بها في القدم، وستقع في أوقاتها وأماكنها المحددة، وعلى صفاتها المخصوصة حسب ما قدر لها في الأزل.

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

\* وللإيمان بالقدر مراتب أربع هي:

- الأولى: الإيمان بعلم الله المحيط بكل شيء.

- الثانية: الإيمان بكتاب الله الذي لم يفرط فيه من شيء.

- الثالثة: الإيمان بمشيئة الله النافذة وقدرته الشاملة، فما شاء الله كونه؛ فهو كائن

بتذرته لا محالة.

- الرابعة: الإيمان أن الله خلق كل شيء<sup>(١)</sup>.

وأدلة الإيمان بهذا الركن العظيم كثيرة في الكتاب والسنة، لا ينكرها إلا كافر، ولا يؤوها بغير تأويتها الحق إلا جاهل أو متغاهل، قال الله تعالى: ﴿وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدْرَهُ قَرِيبًا﴾ [الفرقان: ٢٣].

وثبت في صحيح مسلم<sup>(٢)</sup>، عن عبد الله بن عمرو بن العاص<sup>(٣)</sup> حينئذ قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ مَقَادِيرَ الْخَلَاقِ قَبْلَ أَنْ يَخْلُقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ بِخَمْسِينَ أَلْفِ سَنَةٍ»<sup>(٤)</sup>. وغير ذلك كثير.

ومن هذه النصوص الصرّاحة يتضح للمؤمن الصادق في إيمانه أن كل تحركات المخلوقات الاختيارية وغير الاختيارية لا تخرج عن إرادة الله -تبارك وتعالى-، بل كل ما

(١) انظر كتاب الحياة في ظل العقيدة الإسلامية للشارح (ص ٦٤) وما بعدها.

(٢) مسلم: هو أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري التيسابوري صاحب الصحيح، وأحد الأئمة الخفاظ، وأحد الأعلام المحدثين، ولد عام (٥٢٦هـ) وتوفي عام (٥٩٥هـ)، وكان عمره خمساً وخمسين سنة، تقريب التهذيب (٢/١٧٨).

(٣) عبد الله بن عمرو بن العاص بن وائل بن هاشم بن سعيد - بالتصغير - ابن سعد بن سهم السهمي، أبو محمد، وقيل: أبو عبد الرحمن، أحد السابقين المكثرين من الصحابة، وأحد العبادلة الفقهاء، مات في ذي الحجة ليل الحرة على الأصح، بالطائف على الراجح، تقريب التهذيب (١١/٥١٧).

(٤) أخرجه مسلم (٤/٤٤٢).

يقع في العالم العلوي والسفلي من إحياء وإماتة، وصحة ومرض، وفقر وغنى، وطول عمر وقصره، ونزول الأجل ووقته، ومكانه وسببه، وشقاوة وسعادة، ورخاء وشدة، وعسر ويسر، وكفر وإيمان، وخير وشر؛ كل ذلك بتقدير الله الأزلي الذي سطره القلم الذي خلقه الله، وأمره أن يكتب مقادير كل شيء إلى أن تقوم الساعة.

فما من أمر من الأمور، أو حدث من الأحداث إلا وقد جرى به القلم في تلك الساعة، إلى قيام الساعة، ولا يلزم من ذلك أن يتكل العباد على ما كتب ويتركوا العمل، فذلك عجز وانحراف عن توجيهات القرآن الكريم، ووصية الرسول الصادق الأمين، فلا بد إذن من الجد والاجتهد في اكتساب الحسنات وترك السيئات، فإن ذلك موجب لرضا رب الأرض والسموات، وسبب متين لدخول الجنة، وتبوء منازلها العالىات البهيات.

ولقد جاء في الحديث عن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أنه قال للنبي ﷺ: «يا رسول الله، أرأيت ما نعمل فيه أمر مبتدع - أو مبتدأ - ، أو فيها قد فرغ منه؟! فقال: فيما قد فرغ منه يا بن الخطاب !! وكل ميسر، أما من كان من أهل السعادة؛ فإنه يعمل للسعادة، وأما من كان من أهل الشقاء؛ فإنه يعمل للشقاء»<sup>(١)</sup>. وفي رواية قال عمر: «الآن نجتهد يا رسول الله».

\* ومن ثمرات الإيمان بالقدر خيره وشره، حلوه ومره، ما يأتي:

- ١- الاعتماد على الله، وتفويض جميع الأمور إليه؛ لأنه واهب الحياة، وقاضي الحاجات، ومُفرّج الكربارات، ومتصرف في مخلوقاته كلها بما شاء وكيف شاء.
- ٢- الابتعاد والخذر من الواقع في داء العجب عندما يحصل الإنسان على مُراده من حاجات الدين والدنيا، ويشعر نفسه أن حصول كل محبوب، ودفع كل مكروره؛ إنما هو

(١) أخرجه الترمذى (٤٤٥ / ٤)، وصححه الألبانى فى صحيح سنن الترمذى (٤٤٠ / ٢)، ورواه بتحویل البخارى فى صحيحه (٤ / ١٣١).

عمة ربانية مقدرة من لدن حكيم خبر، فليحمد الله عليها.

— والمرتبة الأخيرة من مراتب الدين وبها ينتهي درسنا- مرتبة الإحسان: الذي فسره النبي

**الإحسان**: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك».

والمعنى: أن تعبد ربك وأنت مستحضر عظمته وقربه منك، ومراقبته لك في كل حال من الأحوال، وذلك يوجب الخشية والتعظيم لربك، وحينئذ لا تقصّر في طاعة، ولا تتك معصية؛ إجلالاً لله؛ وخوفاً منه -جل في علاه-، والدليل على ذلك قول الحق

سحانه: ﴿وَأَحْسِنُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ [البقرة: ١٩٥].

وقوله: «إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ» [التحل: ١٢٨].

وقول النبي ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الْإِحْسَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ»<sup>(١)</sup>.

وصلی اللہ وسلام علی نبینا محمد، وعلی آله وصحبہ.

— 5 —

(١) آخر جه مسلم (١٥٤٨/٣).

## الدرس الثامن

«ومنه الدعاء» [٤٨].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

أما بعد:

فقد سبق معنا في الدرس الماضي الحديث عن التعريف بـ: الإسلام وأركانه الخمس، والتعريف بالإيمان وأركانه الستة، والتعريف بالإحسان ورकنه، مع إيضاح ذلك ببعض الأدلة التي وردت في الكتاب والسنة تبين أركان الإسلام، وأركان الإيمان، وركن الإحسان.

والمؤلف -رحمه الله- ذكر هنا من أنواع العبادة أمثلة من العبادة، صدرها بالإسلام الذي يشمل أنواع العبادات كلّها، كما قال -تبارك وتعالى-: ﴿إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللَّهِ الْأَكْلَمُ﴾ [آل عمران: ١٩]. وأردف ذلك بالإيمان والإحسان، وهذه الثلاثة مراتب الدين كلّه كما أسلفت، بحيث لا يخرج عنها نوع من أنواع العبادات، ولا مسألة من مسائل الدين، بل كل عبادة وكل مسألة من مسائل دين الإسلام فهي داخلة تحت الإسلام، والإيمان، والإحسان.

واسترسل المؤلف -رحمه الله- في ضرب أمثلة من العبادات، وهذه الأمثلة كالتفصيل بعد الإجمال، فذكر من أنواع العبادات :

[٤٨] «الدعاء»: والدعاء ينقسم إلى قسمين: دعاء عبادة، ودعاء مسألة، وكلاهما

في الواقع عبادة.

١ - فدعا العبادة: هو التوجه إلى الله - تبارك وتعالى - بكل عبادة مالية، أو بدنية، وهم معاً وفق شرعة المظهر وأوامرها القيمة.

وفي مقدمة هذا النوع من العبادة: توحيد الله - تبارك وتعالى - حيث دل عليه قول الحق: **﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّا وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِعِبْدٍ﴾** [الذاريات: ٥٦]. أي: ليوحدون، على أنه لا يتم توحيد عبد إلا بالبراءة من الشرك الذي هو ضد التوحيد؛ لأننا إذا تينا نعرف التوحيد بمعناه الشرعي نقول: «هو إفراد الله بالعبادة، والخلوص له من الشرك، والبراءة منه ومن أهله، قليله وكثيره، صغيره وكبيره»، فلا يتم توحيد إلا ببراءة تامة من الشرك وأهله، وبجميع ضروريه وصوره.

وهذا قال العلماء: **«لا ولاء إلا براءة»**<sup>(١)</sup>.

٢ - دعاء المسألة: دعاء المسألة هو الطلب من الله - تبارك وتعالى -؛ لجلب المصالح الدينية والدنيوية، ودفع المضار كذلك، وذلك فيما لا يقدر عليه إلا الله، والطلب بهذه الصورة عبادة لا يجوز أن تصرف لغير الله - تبارك وتعالى -.

وقد قسم العلماء دعاء المسألة إلى أقسام، منها: ما لا يجوز طلبه إلا من الله - تبارك وتعالى - وحده، فمن صرف منه شيئاً لغير الله **﴿يَعْلَمُ﴾**؛ فقد أشرك بالله شركاً أكبر، وذلك كمن يدعوا غير الله فيما لا يقدر عليه إلا الله - تبارك وتعالى - من جلب مصلحة، أو دفع ضر، وأما الطلب من المخلوق شيئاً يقدر عليه فلا محظوظ فيه.



(١) هذه من عبارات أهل السنة والجماعة في الاعتقاد، أي: لا ولاء للمسلمين إلا بالبراءة من الكافرين، فهي كلمة حق يُراد بها حق.

وهي من عبارات الشيعة في الاعتقاد، أي: لا ولاء لآل البيت إلا بالبراءة من الشیخین: أبي بكر، وعمر **فہی عطف** وهي عند **«الرافضة»**: كلمة حق يُراد بها باطل. النظائر (ص ٣٠٢)، وهجر المبتدع (ص ١٨).

«الخوف» [٤٩].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٤٩] الخوف من الله: من أفضل مقامات الدين وأجلها، وقد أمر سبحانه بإخلاص ذلك له، فقال: ﴿لَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِن كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥]. وينبغي أن يكون مقرورنا بالرجاء والمحبة.

\* وقد ذكر العلماء أن الخوف ثلاثة أقسام:

- أحدها: خوف الشرك: وهو أن يخاف من غير الله، من: وثن، أو طاغوت، أو ميت، أو غائب من جن أو إنس أن يصييه بما يكره، وهذا هو الواقع اليوم من عباد القبور في بعض الأقطار، يخافونها ويتحذرون بها أهل التوحيد، فهذا الخوف ينافي التوحيد.
- الثاني: أن يترك الإنسان ما يجب عليه خوفاً من بعض الناس؛ فهذا حرام، وهو شرك أصغر يجب الحذر منه.
- الثالث: الخوف الطبيعي: وهو الخوف من عدو، أو سبع، أو غير ذلك، فهذا لا يُدْمِ صاحبه.

«والر جاء» [٥٠].

### الشرح

[٥٠] «الرجاء»: والرجاء خلق المؤمنين، والمراد به: الطمع فيها عند الله تعالى من الفضل والإحسان، ومن خيري الدنيا والآخرة، مع الإتيان بالأسباب. والخوف والرجاء قرينان، فلابد أن يكون أحدهما مع الآخر، فيكون العبد خائفاً من الله تعالى، خائفاً من عذابه، راجياً رحمته.

وقد ذكر العلماء - رحمة الله - أنه يغلب جانب الرجاء على جانب الخوف عند الاحتضار؛  
بتلا يجره الخوف إلى القنوط واليأس من رحمة الله، وهو في وقت يُودع فيه الدنيا.  
وقد جاء في الحديث الثابت الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «لَا يَمُوت أحدكم إِلَّا  
كُلُّهُ يَحْسَنُ الظَّنَّ بِرِبِّهِ»<sup>(١)</sup>.

كما يرجح جانب إلحام النفس بالتقوى على جانب مُرادها من شهوة جسدية، أو  
رغبة في المال الحرام، أو تقاعس عن فعل الطاعات، والإقبال على المعاصي، هنا ينبغي أن  
يرجح جانب الخوف؛ ليكون علاجاً للنفس، وهو ضرب من جهادها.

\* \* \*

«والتوكل» [٥١].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٥١] «التوكل»: ومعنىه: الاعتماد على الله في كل شأن من شؤونك، وتقويض جميع  
الأمور إلى الله وحده دون سواه، كما أتى في الآية الكريمة الحصر والقصر: ﴿وَعَلَى اللَّهِ  
فَتَوَكَّلُوا إِن كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [المائد: ٢٣].  
إذن؛ فالتوكل بهذا المعنى تقويض الأمور إلى الله ﷺ، والاعتماد عليه وحده في  
جلب كل مصلحة ودفع كل ضر فيها لا يقدر عليه إِلَّا الله ﷺ، عبادة من صرفها لغير الله؛  
فقد أشرك شركاً أكبر.  
وأَمَّا مَا يُسَمَّى بالاعتماد على الغير من الأحياء فيما يقدر عليه من التسبب المباـح في

(١) آخر جه مسلم (٤/٢٢٠٥).

قضاء حاجة، أو دفع كربة، أو تنفيس همٌ وغمٌ في حدود ما يقدر عليه الإنسان؛ فهذا لا محظور فيه إذا أنزلته بغير الله - تبارك وتعالى -، مع الاعتقاد أن غير الله إنما هو سبب من الأسباب في قضاء الحاجات ودفع الكربات.

\* \* \*

. والرغبة» [٥٢].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٥٢] «الرغبة»: والمراد بها: الطمع فيها عند الله - تبارك وتعالى من خيري الدنيا والآخرة، مَصْحُوبَةً ببذل الجهد في أسباب المغفرة، وأسباب الرحمة، وأسباب الرضا.

\* \* \*

. والرّهبة» [٥٣].

[٥٣] «والرّهبة»: وهي شدة الخوف من عقوبة الله - تبارك وتعالى - العاجلة والأجلة، فمن صرف منها شيئاً لغير الله - تبارك وتعالى -؛ فقد كفر أو أشرك؛ لأن الله - تبارك وتعالى - لا يرضى لعباده أن يصرفوها هاتين العبادتين الجليلتين لأحد سواه. وقد مدح الله - تبارك وتعالى - رسليه وأنبياءه في سورة الأنبياء، حيث ابتدأ ذكرهم بإبراهيم عليه السلام وفي ختم القصص قال: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسْرِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُونَكَ رَعَنَّا وَرَهَبَّا وَكَانُوا لَنَا حَذِيرَاتٍ﴾ (الأنبياء: ٩٠). والرغبة والرّهبة محلهما القلوب، أي: قلوب العباد.

\* \* \*

«الخشوع والخشية» [٥٤].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٥٤] «الخشوع والخشية»: وكلاهما بمعنى التذلل لله تعالى، والانقياد له ظاهراً وباطناً، مع كمال الحب لله -تبارك وتعالى-.

ولهذا فرق العلماء<sup>(١)</sup> بين الخشية والخوف، فقالوا: إنَّ الخشية خوف مصحوب بالتعظيم، بينما الخوف قد يكون معه تعظيم، وقد لا يكون معه تعظيم، وهذا حق، فهذا يخاف الإنسان من عدو، فخوفه من العدو مجرد من التعظيم، وقد يخاف من سبع، فخوفه منه مجرد من التعظيم له، لكن الخشية لا تطلق إلاً مصحوبة بالتعظيم.

قال الله تعالى عن ملائكته الكرام: ﴿وَهُمْ مِنْ خَشِّيَّتِي، مُشْفِقُونَ﴾ [الأنبياء: ٢٨].  
وكما قال الله تعالى عن العلماء صفة الخلق: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعَلَمَكُورُ﴾ [فاطر: ٢٨].  
أي: علماء الشرع، والعلماء بكتاب الله وسنة نبيه -عليه الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ-، العاملون بذلك.  
ولما كان صرفهما لغير الله شرك؛ حذرَ الله -تبارك وتعالى- من ذلك بقوله: ﴿فَلَا  
خَشُوْهُمْ وَأَخْشَوْنَ﴾ [البقرة: ١٥٠].

\* \* \*

«والإنابة» [٥٤].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

(١) انظر كتاب الإتقان في علوم القرآن (٣٠٦/٢).

[٥٤] «الإنابة»: ومعنى الإنابة: الرجوع إلى الله تعالى في كل لحظة من لحظات العمر؛ لأن المؤمن لا يرى نفسه إلاً مقصراً مهما بذل من جهد في طاعة الله، لعظم نعم الله عليه وكثرتها، فهو مقصر دائمًا بما تحمل الكلمة التقصير من معنى مهما بذل من جهد بالركوع، والسجود، والتحصيل العلمي، والذكر الشرعي، فالعبد مقصر؛ لأن الله -تبارك وتعالى- له الملة وله الفضل، وما من خير يفعله الإنسان إلاً والله المن والفضل والنعمة عليه؛ لأنه هو الذي وفقه لعمل الخير ودهاء إليه، وحال بينه وبين عدوه الذي يغزوه دائمًا، ويصرفه عن فعل الطاعات، ويوبقه في فعل العاصي.

وعلى هذا فالعبد منيب إلى الله في كل لحظة من لحظات عمره، وبالخصوص إذا أصيب بغفلة، أو وقع في معصية ما، وإذا قصر في طاعة؛ فعند ذلك يلوم نفسه، ويستيقظ قلبه، فيرجع إلى الله تعالى منكسرًا بين يديه، معتذرًا إليه، عازمًا على أن يبدل السوء إلى حسن، وأن يُبدل الغفلة استيقاظًا، وأن يستأنف الحياة؛ لتكون حياة عمل مصحوب بالصواب والإخلاص وصحة المعتقد.

والإنابة في الحقيقة توبة؛ لأنها تتضمن شروط التوبة من: ترك المعصية، والتندم على ما سلف من التقصير، ونبذ الغفلة، والعزم على فعل الطاعة وعدم العودة إلى فعل المعصية، وهذه من شروط التوبة ولا شك.



«والاستعاة» [٥٥].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٥٥] «الاستعاة»: والاستعاة التي لا يجوز أن تصرف إلى غير الله هي: الاستعاة

مخلوق فيها لا يقدر عليه إِلَّا اللَّهُ عَزَّلَهُ، فإذا صرفت هذه الاستعانة لغير الله، كمن يستعين مخلوق حي أو ميت على إنجاب الولد، وجلب الرزق، ودفع المرض .. إلى غير ذلك مما لا يقدر عليه إِلَّا الله، كما يفعله المشركون الوثنيون وإن كانوا يعيشون بين أظهر المسلمين؛ فهذا شرك أكبر.

ولعظيم شأنها؛ فإن الله عَزَّلَهُ حصرها في التوجّه إليه بقوله: ﴿إِنَّكُمْ تَعْبُدُونَ مَا إِلَّا أَنفُسُكُمْ﴾ [الفاتحة: ٥]. أي لا نعبد إِلَّا إِنَّكُمْ، ولا نستعين إِلَّا بِكَ، وهذا وعد من العبد وعهد أبْرَمَهُ بينه وبين ربيه، فمن وفي فله الجزاء الأولي، ومن نكث فإنما ينكث على نفسه، أمّا الاستعانة بمخلوق حي فيها يقدر عليه الخلق، مع تعلق القلوب بالله عَزَّلَهُ، واعتبار المعين سبباً من الأسباب فقط؛ فهذا لا محظوظ فيه ؟ لأن تستعين بإنسان يعطيك مالاً، أو يرفع لك متاعاً، أو يبني لك بناء .. ونحو ذلك من الأمور التي يُسْتَعَانُ فيها بغير الله -تبارك وتعالى-؛ لأنها ليست من صور الشرك، وليس من ضروره.



« والاستعاذه» [٥٦].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٥٦] «الاستعاذه»: ومعناه: الالتجاء إلى الله عَزَّلَهُ، وذلك إذا قال العبد: «أعوذ بالله من الشيطان الرجيم». فالمعنى: الالتجاء إلى الله عَزَّلَهُ، وألوذ بجنابه من الشيطان الذي أبعده الله وأخزاه؛ لأنه عدو له، وعدوا لأولياء الله.

إذن؛ فاللذان والالتجاء عمل قلبي يُعبّر عنه اللسان، لا يكون إِلَّا بالله -تبارك وتعالى-؛ لأنّه هو الذي يسهل الخير ويقدره، وهو الذي بيده التصرف المطلق في عالم

السماء وعالم الأرض: ﴿إِنَّمَا تُمُرُّهُ إِذَا زَادَ سَيْئَةً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ [يس: ٨٢].  
 فمن التجأ إلى غير الله، واحتمى به، ولا ذ وجناه فيها لا يقدر عليه إلا الله عزوجل؛ فقد  
 أشرك بالله شركاً أكبر يخرج من الملة.

\* \* \*

» والاستغاثة« [٥٧].

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٥٧] «الاستغاثة»: والاستغاثة كسابقتها طلب الغوث، وطلب الغوث فيها لا يقدر عليه إلا الله عزوجل لا يجوز أن يصرف إلى سواه في جلب المصالح ودفع المضار التي لا يقدر عليها إلا الله سبحانه كـ: شفاء المريض، ورد الغائب، وإنجاح الولد، وكشف الكربات، وإدرار الرزق، وإنزال المطر؛ إذ لا يستغاث في هذه الأمور إلا بالله وحده، فإن استغاث أحد في شيء من هذه المسائل بغير الله؛ فقد كفر أو أشرك.

وقد ثبت عن النبي ﷺ أنه قال لأصحابه صبيحة ليلة: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما منْ قال: مُطربنا بفضل الله ورحمته. فذلك مؤمن بي، كافر بالكوكب، وأما منْ قال: مُطربنا بنوء<sup>(١)</sup> كذا وكذا. فذلك كافر بي. مؤمن بالكواكب.<sup>(٢)</sup>

(١) قال الإمام الشافعي: «منْ قال: مُطربنا بنوء كذا وكذا. على ما كان عليه أهل الجاهية، يعنون من إصافة المطر إلى أنه بنوء كذا؛ فذلك كفر. كما قال رسول الله ﷺ: لأن النوء وقت، والوقت مخصوص لا يملك لنفسه ولا لغيره شيئاً. ومنْ قال: مُطربنا بنوء كذا. على معنى مُطربنا في وقت كذا؛ فلا يكون كفراً، وغيره من الكلام أحب إلَيِّ منه». انظر: الأم (١/٢٥٢)، كراهية الاستمطار بالأنواء.

(٢) آخر جه البخاري (١/٣٢٦).

## طريق الوصول إلى إيضاح ثلاثة الأصول

فإسناد النعم، وطلب الغوث من غير الله -تبارك وتعالى- من أعظم شرور شرور.  
نبي حَدَّرَ منها القرآن الكريم، والنبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ في صحيح سنته.

— 10 —

[٥٨] «والذبح».

الشّجاع

## ومن أنواع العبادة:

[٥٨] «الذبح»: والمراد به: الذبح الذي يُذبح على سبيل القرية، ويدخل في ذلك كل دم يذبح للتقرب إلى الله عَزَّلَهُ من هدي، وصدقة، ونذر .. وغير ذلك من الذبح المشرع، كله لا يجوز أن يتوجه به العبد إِلَّا لله وحده، فإذا ذبح لغير الله نذراً أو قربة، يرجو من ورائها نجدة ذلك الغير في جلب مصلحة أو دفع ضر؛ فقد صَرَفَ هذه العبادة الفاضلة لغير الله عَزَّلَهُ ، وكان بذلك كافراً مشركاً.

وأيّاً ما يتعلّق بها يذبح عادة، أو يذبح ضيافة وتكريراً لصديق أو قريب؛ فهذا لا  
محظوظ فيه إذا انتفت الموانع الشرعية.

وقد أمر النبي ﷺ بإكرام الضيف في قوله: «وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ»:

فليكرم ضيفه<sup>(١)</sup>.

ومن جملة إكرام الضيف: الذبح له إكراماً وإحياء للسنة، كما قص الله عجلة عن إبراهيم الخليل التميمي: «فَرَأَى إِلَيْكَ أَهْلَهُمْ، فَجَاءَهُ يَعْجِلُ سَعْيَهِ» [الذاريات: ٢٦].

(١) آخر جه البخاري (٤/٩٤)، ومسلم (٦٨/٧٤، ٧٥، ٧٧).

وهذا يقول العلماء: إنَّ الواجب على القادر إذا نزل به ضيف أن يكرمه بذبيحة<sup>(١)</sup> إن كان قادرًا.

أمَّا ما كان نسْكًا عبادة؛ فلا يجوز أن تصرف لغير الله، ومن صرفها لغير الله؛ فقد أشرك.



«والنذر [٥٩] وغير ذلك من أنواع العبادة التي أمر الله بها كلها لله».

### الشرح

ومن أنواع العبادة:

[٥٩] «النذر»: بأي شيء كان، سواء نذر بصوم، أو حج، أو اعتكاف، أو دراهم، أو أي شيء يكون؛ فهو عبادة لا يجوز صرفه لغير الله بِعَذْلٍ، لأن يقول إنسان: نذرت لله -بارك وتعالى- أن أصوم ثلاثة أيام تقرباً نذراً مطلقاً، ليس مقيداً؛ لأن النذر المقيد مكروه، قال فيه النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰتَهُ السَّلَامُ وَسَلَّمَ: «إنَّ النذر لا يأتي بخير، إنما يُستخراج به من البخل»<sup>(٢)</sup>.

وذلك لأن يقول: إن شفى الله مريضي؛ فللهم علىي كذا، وإن تحصلت على كذا وكذا؛ فللهم علىي كذا من المال، أو كذا من الصوم، أو حج، أو عمرة، أو ما شاكل ذلك، فهذا هو الذي حذر منه النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰتَهُ السَّلَامُ وَسَلَّمَ، وهو يعتبر نذراً مقيداً لزム العبد به نفسه؛ فيأثم بعدم الوفاء به، فوجب عليه الوفاء وجواباً.

والنذر المطلق: لأن ينذر من القربات لله -بارك وتعالى- ليس لذلك سبب، لأن

(١) انظر: أضواء البيان (٣/٢٧).

(٢) أخرجه البخاري (٤/٢١١).

ينذر صيام ثلاثة أيام، أو ينذر مثلاً أن ينبغ ذبيحة ويوزعها على الفقراء والمساكين، ليس بذلك باعث إلا رجاء مغفرة الله تعالى وفضله.

وهذه كأمثلة قدمها المؤلف -رحمه الله-، وكل ما كان مثلها حكمه حكمها من العادات.

وبعد ذلك أتى بالأدلة مرتبة على هذه الأنواع ومنها:

\* \* \*

«والدليل قوله تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [٦٠].

### الشرح

[٦٠] قول الله تعالى: ﴿وَأَنَّ الْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا﴾ [الجن: ١٨]. أي: مواضع السجود وأعضاء السجود لله وحده: لأنه هو الذي انفرد بخلقها وتسويتها، وجعل القوى فيها، فلا تسجد هذه الأعضاء إلا لله، لا لصنم، ولا لبشر، ولا لأي معبد من العبودات الباطلة التي كان يعبدتها أهل الشرك على اختلاف مللهم من وثنين، ويهود، ونصارى، ومجوس .. وغير هؤلاء من أنواع المشركين.

\* \* \*

«فمن صرف منها شيئاً لغير الله؛ فهو مشرك كافر، والدليل قوله تعالى: ﴿وَمَن يَدْعُ  
مَعَ اللَّهِ إِنَّهُ أَخْرَ لَا يُرْهِنَ لَهُ إِنَّمَا جَسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِي  
عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِي الْكَفَرُونَ﴾ [٦١].

### الشرح

[٦١] ومن الأدلة قول الله تعالى: ﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللَّهِ إِنَّهَا أَخْرَ لَا يُرْهِنَ لَهُ إِنَّمَا  
جَسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِي الْكَفَرُونَ﴾ [المؤمنون: ١١٧].

حكم الله -تبارك وتعالى- في هذه الآية بالكفر على من يدعو مع الله إله آخر -أي:

يعبد مع الله إلها آخر -؛ إذ لا معبد حق إلا الله - تبارك وتعالى -. وفي قوله: ﴿لَا يَرْهَنُ لِهِ بِهِ﴾. هذا الوصف خرج مخرج الغالب. بيان ذلك: أنه لا يوجد معبد يعبد بحجّة أو سلطان من كتاب أو سنة إلا الله - تبارك وتعالى -، أمّا سائر المعبودات المخترعة الباطلة المذمومة فإنه لا يقوم على عبادتها أي برهان من عقل أو نقل.



«وفي الحديث: «الدعاء مخ العبادة» [٦٢].

### الشرح

[٦٢] وفي الحديث: «الدعاء مخ العبادة»<sup>(١)</sup>. وهذا الحديث وإن كان في سنته ضعف، إلا أنه يشهد له حديث صحيح بمعناه، وهو قول النبي ﷺ: «الدعاء هو العبادة»<sup>(٢)</sup>. وأن الدعاء بنوعيه: دعاء العبادة، ودعاء المسألة هما أساس الدين وقاعدته، ومن ذلك قول الله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُوكُمْ أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ دِينِ سَيِّدِهِمْ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠].



(١) أخرجه الترمذى في كتاب الدعوات عن رسول الله ﷺ، باب: ما جاء في فضل الدعاء (٤٢٥/٥)، (٣٣٧١). وانظر مشكاة المصايد في كتاب الدعوات (٦٩٣/٢)، (٢٢٣١)، وقال عنه الألبانى - رحمه الله -: إسناده ضعيف، فيه ابن هيبة وهو سبعة الحفظ.

(٢) أخرجه الترمذى (٤٢٥/٥)، وصححه الألبانى في صحيح الجامع الصغير (٣٤٠٧).

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

«والدليل قوله تعالى: ﴿وَقَالَ رَبُّكُمْ أَدْعُوكُمْ أَسْتَحِبُّ لَكُمْ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ سَيِّدُ الْجَنَّاتِ سَيِّدُ الْجَنَّاتِ حُلُونَ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ﴾ [٦٣].

### الشرح

[٦٣] ﴿أَدْعُوكُمْ أَسْتَحِبُّ لَكُمْ﴾: أمر صريح بالتوجه بدعا العبادة ودعاء المسألة إلى الله وحده، فهو الذي أمر بالإيمان بالله، والاستجابة له ولرسوله. هو قريب يحب دعوة الداعي إذا دعا، وهو من الإيمان بالله، والاستجابة له ولرسوله.

وحذر من الاستكبار عن عبادته بقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي  
سَيِّدُ الْجَنَّاتِ حُلُونَ جَهَنَّمَ دَاهِرِينَ﴾ [غافر: ٦٠]. والوعيد الشديد فيه معنى النهي عن عبادة غير الله، والاستكبار عن عبادة الله، وكل من صرف شيئاً من أنواع العبادة لغير الله؛ فهو مستكبر ولا شك، وكل من ترك عبادة الله، سواء عبد غيره، أم لم يعبد غيره؛ فهو من يدخل تحت هذا الوعيد الشديد؛ علماً أنه لا يوجد أحد يترك عبادة الله إلاً ويميل بعبادته إلى غير الله.

وقد لا يرى أنه يعبد الأصنام والأوثان، أو لا يرى أنه يعبد الشمس والقمر، ولكنه يعبد اهوى الذي تمكن من قلبه حتى صرفة عن عبادة الله.



«ودليل الخوف قوله تعالى: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [٦٤].

### الشرح

[٦٤] وقال تعالى: ﴿فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُّؤْمِنِينَ﴾ [آل عمران: ١٧٥]. تحذير لأهل الإيمان من أن يصل بهم الخوف من مخلوق يعتقدون بأنه يتصرف فيهم بإنزال الضر، أو صرف الخير عنهم؛ لأن هذا بيد الله -جل وعلا-.



«وَدَلِيلُ الرَّجاءِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَإِنْ كَانَ رَجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلَيَعْمَلْ عَمَلاً صَنِيلًا وَلَا يُنْهَىٰ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾ [الكَهْف: ١١٠].

وَدَلِيلُ التَّوْكِلِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَعَلَى اللَّهِ فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ﴾ [الْمَائِنَة: ٢٣].  
وَقَوْلُهُ: ﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ [الْطَّلاق: ٣].

وَدَلِيلُ الرَّغْبَةِ وَالرَّهْبَةِ وَالخُشُوعِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَدِّرُونَ فِي الْحَيَاتِ وَيَدْعُونَنَا رَعِيَا وَرَهْبَا وَكَانُوا لَنَا خَلِيشِعِينَ﴾ [الْأَنْبِيَاء: ٩٠].

وَدَلِيلُ الْخُشُوعِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿فَلَا تَخْشُوْهُمْ وَأَخْشُوْنَ﴾ [الْمَائِدَة: ٣].

وَدَلِيلُ الْإِنْاصَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿وَأَنْبِيُوا إِلَى رَبِّكُمْ وَاسْلِمُوا لِهِ﴾ [الْزُّمُر: ٥٤].

وَدَلِيلُ الْإِسْتِعَانَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ [الْفَاتِحَة: ٥]. وَفِي  
الْحَدِيثِ: «إِذَا اسْتَعَنْتَ؛ فَاسْتَعِنْ بِاللهِ».

وَدَلِيلُ الْإِسْتِعَادَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ﴾ [الْفَلَق: ١]، وَ: ﴿قُلْ أَعُوذُ  
بِرَبِّ النَّاسِ﴾ [النَّاس: ١].

وَدَلِيلُ الْإِسْتِغَاثَةِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿إِذَ تَسْتَغْيِثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ﴾ [الْأَنْفَال: ٩].

وَدَلِيلُ الذِّيْحِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاقِي وَشُكْرِي وَمَحْيَايَ وَمَمَّا فِي اللَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾  
[الْأَنْعَام: ١٦٢]. وَمِنْ السُّنَّةِ: «لَعْنَ اللهِ مَنْ ذَبَحَ لِغَيْرِ اللهِ».

وَدَلِيلُ النَّذْرِ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿يُؤْمِنُونَ بِالنَّذْرِ وَيَخْفُونَ يَوْمًا كَانَ سُرُورٌ مُسْتَطِيرًا﴾ [الْإِنْسَان: ٧] [٦٥].

## الشرح

[٦٥] هَذِهِ النَّصوصُ دَلَّتْ عَلَى وجوبِ إِفْرَادِ اللَّهِ بِعِزَّتِهِ بِتِلْكَ الْعِبَادَاتِ مِنْ: تَوْكِلٍ،  
وَرَغْبَةٍ، وَرَهْبَةٍ، وَخُشُوعٍ، وَإِسْتِعَانَةٍ، وَإِسْتِغَاثَةٍ، وَذِبْحٍ، وَنَذْرٍ، فَمَنْ صَرَفَ مِنْهَا  
شَيْئًا لِغَيْرِ اللهِ؛ فَقَدْ كَفَرَ أَوْ أَشْرَكَ.

وَصَلَّى اللَّهُ وَسَلَّمَ وَبَارَكَ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّدًا، وَعَلَى آلِهِ وَصَحْبِهِ.

## الدرس التاسع

«الأصل الثاني: معرفة دين الإسلام بالأدلة» [٦٦].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

أما بعد:

فقد مضى معنا الحديث مفصلاً على الأصل الأول من الأصول الثلاثة التي يجب على الإنسان معرفتها، الذي هو معرفة الرب يَعْلَمُ، والإيمان بذاته وأسمائه وصفاته، وما يجب له من العبادة، وذكر شيءٍ من أنواع العبادة مع أدلةها، والتي منها: الإسلام، والإيمان، والإحسان، ومنه: الدعاء، والخوف، والرجاء، والرغبة، والرهبة، والخشوع، والخشية، والإنابة، والاستعاة، والاستغاثة، والذبح، والنذر .. وغير ذلك من أنواع العبادات التي كلف الله يَعْلَمُ بها المكلفين من عالم الإنس والجن.

وأما بيان الأصل الثاني من الأصول الثلاثة:

[٦٦] وهو «معرفة دين الإسلام بأدله من الكتاب والسنّة»: فدين الإسلام هو دين جميع المسلمين، من أولهم نوح نُوحٌ إلى خاتمهم محمد -عليه الصّلاة والسلام-. كل رسول من الرسل، وكلنبي من الأنبياء جاء يدعو إلى دين الإسلام بمعناه الشرعي الذي هو الاستسلام، والانقياد لله بالطاعة، والخلوص له من الشرك.

ولم تختلف دعوة الرسل والأنبياء في هذا الأصل الأصيل، وهو دين الإسلام، دين العلم، والعمل به، والدعوة إليه، والصّبر على الأذى فيه.



«وهو الاستسلام لله بالتوحيد [٦٧]، والانقياد له بالطاعة [٦٨]، والبراءة من الشرك وأهله» [٦٩].

### الشرح

[٦٧] وقد عرفه المؤلف بقوله: «هو الاستسلام لله بالتوحيد، والانقياد له بالطاعة، والبراءة من الشرك وأهله».

وهذا تعريف شامل للإسلام بأنه استسلام، أي: خضوع وتذلل من يستحق الخضوع والتذلل: وهو الله عَزَّوجلَّ ، الذي انفرد بالخلق، والرزق، والتدبير، والتصرف المطلق في جميع مخلوقاته، فله الحمد، وله الشكر، والثناء الحسن.

[٦٨] «والانقياد بالطاعة»: الذي يتبع في امثال أوامره، واجتناب نواهيه، ومتابعة رسالته فيما جاءوا به من عند الله -تبارك وتعالى - .

وحيث إنه لا يتم ولاه إلا براء، فإن من تمام التعريف بدين الإسلام :

[٦٩] «البراءة من الشرك وأهله»: فإذا وحدت الله -تبارك وتعالى - أسمها المكلف؛ فعليك أن تتبأّ من الشرك والمشركين، الذين هم أعداء الله، وأعداء الرسل، وأعداء المؤمنين، لا تجوز محبتهم، ولا مودتهم، ولا نصرتهم على أحد من المسلمين، وإنما يجب بغضهم، وعداوتهم، والبراءة منهم؛ عملاً بنصوص الكتاب، ونصوص صحيح ستة النبي عَزَّوجلَّ . وبجانب ذلك لا يجوز الاعتداء عليهم، ولا الغدر بهم، ولا سفك دمائهم، إلا ما أذن فيه الشرع.

والدين كله مراتب ثلاثة، وقد مضى التنويه على المراتب الثلاث، وأنها هي المنصوص عليها في حديث عمر بن الخطاب عَزَّوجلَّ في حديث جبريل عَزَّوجلَّ المشهور، الذي أتى إلى النبي عَزَّوجلَّ؛ ليعلم الأمة أمر دينها، فسألته عن أركان الإسلام، وأركان الإيمان، وركن

الإحسان، وال الساعة، والنبي ﷺ يحييه في كل ذلك بالجواب الشرعي، ولما انتهى قال النبي ﷺ لأصحابه: «أتدرؤن من هذا؟ قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: هذا جبريل أتاكم يعلمكم دينكم»<sup>(١)</sup>. يعني: لسمعوا، فتعلموا، فعملوا، فتشروا العلم على طريقة الرسل والأنبياء. وهذا قال المصنف - رحمة الله - بعد تعريف الإسلام، قال:

\* \* \*

«وهو ثلات مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان» [٧٠].

### الشرح

[٧٠] «وهو ثلات مراتب: الإسلام، والإيمان، والإحسان»: أي أن الدين ثلاثة مراتب: إسلام، وإيمان، وإحسان.

\* \* \*

«وكل مرتبة لها أركان» [٧١].

### الشرح

[٧١] «وكل مرتبة لها أركان»: فأركان الإسلام خمسة، وأركان الإيمان ستة، وركن الإحسان واحد، وهذه قد مضى شرحها في درس سابق، إلا أنه لا مانع من الإعادة المختصرة لكل ركن من الأركان التي قال فيها المؤلف:

\* \* \*

---

(١) سبق تخریجه (ص ١٠٦).

«فَأَرْكَانُ الْإِسْلَامِ خَمْسَةٌ: شَهادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ» [٧٢].

### الشرح

[٧٢] «فَأَرْكَانُ الْإِسْلَامِ خَمْسَةٌ: شَهادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»: وَسُبُقَ أَنْ عَرَفْنَا أَنَّ لِشَهادَةِ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ أَرْكَانًا، وَشُرُوطًا، وَحُقُوقًا، وَمُكَمَّلَاتٍ، وَهَذَا مُدُونٌ فِيهَا قَدْ سَبَقَ، وَعَلَى الْعُوْمَمِ فَمَعْنَاهَا النَّفِيُّ وَالْإِثْبَاتُ.

فِي جَمْلَةِ «لَا إِلَه»: تَنْفِي جَمِيعِ مَا يُعْبُدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ.

وَ«إِلَّا اللَّهُ»: تَبْيَّنُ الْعِبَادَةُ لِلَّهِ وَحْدَهُ دُونَ سُواهُ.

وَهِيَ وَشَهادَةُ «أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ» رَكْنٌ وَاحِدٌ، وَلَيْسَ رَكْنَيْنِ، وَمَا ذَلِكَ إِلَّا لِتَلَازِمِ الشَّهَادَتَيْنِ عَلَيْهِمَا وَعَمَلاً، فَلَا تَقْبِلُ وَتَتَمَّ شَهادَةُ «أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ» إِلَّا بِشَهادَةِ «أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ»، وَلَا تَقْبِلُ الشَّاهِدَةُ إِلَّا بِالْأُولَى.

وَمِنْ هَنَا فَهَمَا رَكْنٌ وَاحِدٌ؛ إِذْ إِنَّ مَنْ شَهَدَ «أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»؛ لَزَمَهُ أَنْ يَشْهُدَ «أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ»؛ لِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْذِي أَرْسَلَهُ، وَامْتَنَّ بِرِسَالَتِهِ عَلَى الْأُمَّةِ، وَمَنْ شَهَدَ «أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللَّهِ»؛ لَزَمَهُ أَنْ يَشْهُدَ «أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»؛ لِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْذِي أَرْسَلَهُ، فَصَاحِبُ الشَّهَادَتَيْنِ آمَنَ بِالْمُرْسِلِ، وَآمَنَ بِالْمُرْسَلِ.



«وَإِقَامُ الصَّلَاةِ» [٧٣].

### الشرح

[٧٣] «وَإِقَامُ الصَّلَاةِ»: وَهِيَ الرَّكْنُ الثَّانِيُّ، وَالْمَرْادُ بِإِقَامِ الصَّلَاةِ: الإِتِيَانُ بِهَا عَلَى الْوَجْهِ المَشْرُوعِ بَدْءًا بِطَهَارَتِهَا، وَمَرْوِيًّا بِأَرْكَانِهَا، وَشُرُوطِهَا، وَوَاجِبَاتِهَا، وَبِالْكِيفِيَّةِ التِّي

## غريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

سر حها رسول الله ﷺ بقوله و فعله، وقال لنا: «صَلُّوا كَمَا رَأَيْتُمْنِي أَصْلِي

\* \* \*

«إيتاء الزكاة» [٧٤].

### الشرح

[٧٤] «إيتاء الزكاة»: المراد بإيتاء الزكاة: المال المخصوص من المال المخصوص من النقادين، وعروض التجارة، وبهيمة الأنعام، والخارج من الأرض لطائفة مخصوصة، ذكرهم الله تعالى في سورة التوبة بقوله: ﴿إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَدِيلِينَ عَلَيْهَا﴾ [التوبة: ٦٠]. إلخ الآية التي تضمنت ذكر الأصناف الشانة.

\* \* \*

«صوم رمضان» [٧٥].

### الشرح

[٧٥] «صوم رمضان»: المراد بالصوم: هو الشهر الذي فرض الله صيامه، وسنَّ النبي ﷺ قيامه، فرض صيامه من طلوع الفجر الثاني إلى غروب الشمس، شهرًا في السنة، وكم من الأجر والفضل الذي رتبه الله - تبارك وتعالى - على صيامه، وأخبر عن ذلك رسول الله ﷺ بقوله: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْسَابًا؛ غُفرَ لَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»<sup>(١)</sup>. وأكرم الله الأمة فيه بليلة عبادتها خير من عبادة ألف شهر، وهي ليلة القدر، وهي من

(١) سبق تخریجه (ص ١٠٩).

(٢) آخر جه البخاري (١/٢٩)، ومسلم (١/٥٢٣).

خصائص أمّة محمد ﷺ، الذين استجابوا الله والرسول إذا جدوا واجتهدوا في رمضان - وبالاخص في العشر الاواخر منه -، وتخبوا كبار الإثم والفواحش، وتصدوا هذه الفضيلة التي طوى الله تعالى وقتها، بل أشار النبي ﷺ إلى ذلك بإشارات كثيرة «التمسوها في العشر الاواخر»<sup>(١)</sup>.

وذكر ليلة إحدى وعشرين، وليلة ثلث وعشرين، وليلة خمس وعشرين، وسبعين وعشرين، وتسع وعشرين.

والسر في إخفائها - والله أعلم -: لتجتهد الأمة في الطاعة والعبادة في الشهر كله. لاسيما في العشر الأخيرة من الشهر؛ إنقاذاً للصوم؛ واجتهاداً في القيام؛ وتفرغاً للعبادة وتلاوة القرآن .. إلى غير ذلك من أنواع العبادات التي هي غذاء للأرواح، وحياة القلوب، فمن وفق لهذه الليلة؛ فقد ظفر بعبادة ما يزيد على ثمانين سنة، فالحمد لله على عموم فضله وكثرة إحسانه.

\* \* \*

«وَحْجَ بَيْتُ اللهِ الْحَرَامِ» [٧٦].

### الشرح

[٧٦] «وَحْجَ بَيْتُ اللهِ الْحَرَامِ»: وأمّا الحج فقد فرضه الله تعالى، وجعله ركناً من أركان إسلامنا، وقيد فرضيته بالاستطاعة، والمستطيع هو الذي يملك زاداً، وراحلة، وتأميناً لمن وراءه، وظفر بأمن الطريق؛ فهو المستطيع، لا يجوز له أن يُسْوَفَ أو يُؤْجَلَ،

(١) أخرجه البخاري (٢/٦٤)، عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن النبي ﷺ قال: «التمسوها في العشر الاواخر من رمضان، ليلة القدر في تاسعة تبقى، في سابعة، تبقى في خامسة تبقى». ومسلم (٢/٨٢٣).

لأنها يُدار ويُسَارع؛ لأنَّه لا يعلم ما في المستقبل من العوائق.

والعلماء مختلفون في فرض الحج: هل هو على الفور، أو التراخي؟

والذِي عليه جمهور أهل العلم<sup>(١)</sup> بـ: أنه على الفور، بمعنى: أنك متى استطعت وتمكنت؛ لا يجوز لك أن تؤجله، ولا يجوز لك أن تماطل، اللهم إلَّا من عذر، غير أنه لا يلزم من تَعْمُد التأخير عدم القبول إذا أتى به في حياته.

ويُعد أن ذكر المؤلف -رحمه الله- أركان الإسلام الخمسة؛ ذكر أدلة كل ركن من أركانها؛ لأنَّ اسم الكتاب: «الثلاثة الأصول وأدلتها» قال هنا:

\* \* \*

«فَدَلِيلُ الشَّهادَةِ: قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَأَلْمَتَكُهُ وَأَوْلُوا الْعِلْمَ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [٧٧].

### الشرح

[٧٧] فَدَلِيلُ الشَّهادَةِ يعني: شهادة أن لا إله إلَّا الله. قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ وَأَلْمَتَكُهُ وَأَوْلُوا الْعِلْمَ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ [آل عمران: ١٨]. وهي أعظم شهادة وأجلها؛ لأنَّها شهادة من الله لله على توحيدِه.

\* والجملة تؤدي معنى «لا إله إلَّا الله»: ﴿شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾.

- فالأولى: تنفي جميع ما يبعد من دون الله.

- والجملة الأخيرة: ﴿إِلَّا هُوَ﴾. بمعنى: «إِلَّا الله» ثبتت جميع العبادة لله وحده دون سواه.

(١) كالأمام أحمد، وأصحاب أبي حنيفة، والزنبي، ومالك في الراجح عنه. انظر الموسوعة الفقهية (١٧) / ٢٤)، والأفنان الندية للشارح (٣/٢٠٤).

وشهد بهذه الشهادة تأسياً بالله عَزَّ وَجَلَّ وطاعة له: الملائكة الكرام، شهدوا كلهم بـ: «أن الله لا إله إلا هو»، فهو الذي يجب أن يعبد وحده، ويُطاع وحده، ويُشَكِّر فلا يكفر، ويذكر فلا ينسى، وهذه منقبة عظيمة لملائكة الله الكرام؛ لأن الله قرن شهادتهم بشهادته مباشرة، وأشار كلامهم في هذا الفضل.

والملايكـة - كما سبقـ معنا - عالمـ من جملـة العـوالمـ، خلقـهم الله - تبارـكـ وتعـالـيـ - من نورـ، وجـبلـهمـ على طـاعـتهـ، فـلا سـبـيلـ لهمـ إـلـيـ المـعـصـيـةـ أـبـداـ، وـجـعـلـهـمـ عـلـىـ أـعـمـالـ لـاـ يـقـومـ بـهاـ سـواـهـمـ، جاءـتـ مـوـضـحـةـ فـيـ نـصـوصـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ.

وأـنـىـ اللهـ عـجـلـهـ عـلـيـهـ فـيـ آـيـاتـ كـرـيـاتـ، وـبـيـنـ النـبـيـ عـجـلـهـ فـضـلـهـمـ كـذـلـكـ، فـقـالـ اللهـ فـيـ حـقـهـمـ: ﴿لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمْرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمِنُونَ﴾ [التحريم: ٦].

وهـكـذاـ ذـكـرـهـمـ بـقـولـهـ: ﴿فَإِنْ آتَسْتَكْرِبُوا فَالَّذِينَ عِنْدَ رَبِّكَ يُسْتَحْوِنُونَ لَهُمْ بِالْيَقْنِ وَالنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ﴾ [فصلت: ٣٨]. يعني: الملائكة.

وهـكـذاـ وـصـفـهـمـ اللهـ بـطـولـ القـنـوتـ وـحـسـنـ الطـاعـةـ، فـقـالـ: ﴿يُسْتَحْوِنُ الْيَقْنُ وَالنَّهَارُ لَا يَقْتُلُونَ﴾ [الأنبياء: ٢٠]. لـاـ يـمـلـونـ، وـلـاـ يـقـصـرونـ.

وـأـنـىـ اللهـ عـجـلـهـ عـلـيـهـ لـنـصـحـهـمـ لـعـبـادـ اللهـ الـمـؤـمـنـينـ، حـيـثـ يـسـتـغـفـرـونـ لـهـمـ وـهـمـ لـاـ يـشـعـرونـ، وـلـكـنـهـمـ يـعـلـمـونـ، وـيـعـتـقـدـونـ، وـيـتـغـوـلـونـ مـنـ اللهـ - تبارـكـ وـتعـالـيـ - لـهـمـ الفـوزـ العـظـيمـ بـجـنـاتـ النـعـيمـ، كـمـاـ فـيـ سـوـرـةـ «ـغـافـرـ»ـ فـيـ مـطـلـعـهـاـ؛ـ حـيـثـ قـالـ اللهـ عـجـلـهـ: ﴿الَّذِينَ يَجْهَلُونَ لَعْرِسَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسْتَحْوِنُ بِمُحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ [غـافـرـ: ٧].

ولـاـ ذـكـرـ الـاسـتـغـفارـ ذـكـرـ كـيـفـيـتـهـ: ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾. قـائلـينـ: ﴿رَبَّ وَسَعَتْ كـلـ شـئـ رـحـمـةـ وـعـلـمـاـ فـاعـفـرـ لـلـذـيـنـ تـابـوـاـ وـأـتـيـعـوـاـ سـيـلـكـ وـقـهـمـ عـذـابـ الـجـنـمـ﴾ رـبـنـا وـأـذـخـلـهـمـ جـنـتـ عـذـنـ الـلـهـ وـعـدـهـمـ وـمـنـ صـلـحـ مـنـ ءـابـاـهـمـ وـأـرـجـهـمـ وـدـرـيـتـهـمـ إـنـكـ أـنـتـ

الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿وَقِهِمُ السَّيِّئَاتُ﴾ [غافر: ٩-٧]. أي: عقوبات  
السَّيِّئَاتِ يَوْمَ يُنْذَرُ فَقَدْ رَحْمَتَهُ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴿ [غافر: ٩].

وذلك منهم استرسال في الدعاء، وإلحاح فيه؛ رحمة بأهل الإيمان الذين قد يعتذر  
في الخطأ. ويقعون في المعصية، ولكنهم يتوبون ويرجعون إلى ربهم نادمين، فهم يستغفرون  
الله، والملائكة الكرام يستغفرون لهم، والله -تبارك وتعالى- هو الغفور الرحيم.

﴿وَأَوْلُوا الْعِلْمُ﴾: وشهد أولو العلم أنَّ الله لا إله إلاَّ هو، وهذه أيضًا منقبة من  
المناقب العظيمة للعلماء ولطلاب العلم على العموم علماء ومتعلمون، منقبة شريفة ومنزلة  
عالية رفيعة؛ لأنَّ الله سبحانه قرَن شهادتهم بشهادة ملائكته، والمعطوفة على شهادته بِحَقِّهِ،  
فلو عزم الناس ما في العلم من الفضل والشرف والخير الدنيوي والبرزخي والأخروي؛  
لتسبقوا إليه، وتنافسوا في تحصيله، وسلكوا طريقه، ما دامت الروح في الجسد. وليس  
لذلك منتهٍ حتى يأتي اليقين.

والمراد بـ«أولي العلم»: أي: أهل العلم الشرعي، هذه الشهادة التي شهد الله بها  
لنفسه، وشهد بها الملائكة الكرام، وشهد بها أولو العلم بكتاب الله وسنة نبيه صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: أنه «لَا  
إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ».

ثم بين المؤلف المعنى باختصار، فقال:

\* \* \*

«ومعناه: لا معبود بحق إِلَّا الله، (لَا إِلَه): نافيًا جميع ما يُعبد من دون الله. (إِلَّا الله):  
مثبتًا العبادة لله وحده، لا شريك له في عبادته، كما أنه ليس له شريك في ملوكه» [٧٨].

### الشرح

[٧٨] ومعناه -معنى الشهادة-: «لا معبود بحق إِلَّا الله».

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

فـ «لَا إِلَهَ»: نافيًا جميع ما يعبد من دون الله.

وـ «إِلَّا إِلَهُ»: مثبتًا العبادة لله وحده، لا شريك له في عبادته، كما أنه ليس له شريك في ملوكه. نعم. لا يستطيع أحد أن يدعي بأنه شريك لله في الخلق، أو في الرزق، أو في الإحياء. أو الإمامة .. ونحو ذلك مما لا يقدر عليه إِلَّا الله - تبارك وتعالى ؛ لأنَّه لو ادعى مُستكبر بأنَّه شريك لله يُعْجِلُ في الخلق، أو الرزق، أو الإحياء، أو الإمامة؛ لطلب منه أن يظهر تصرفه، أو أن يفعل ما ادعاه، وأنَّى له ذلك؟ وهذا قال الله يُعْجِلُ : ﴿يَأَيُّهَا النَّاسُ صَرِيبَ مَثْلُ فَاسْتَمْعُوا لَهُ إِنَّ الَّذِي كُتِبَتْ لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَوْ أَجْسَمُوا لَهُ وَإِنْ يَسْأَلُوهُمُ الْذَّبَابُ شَيْئٌ لَا يَسْتَقْدِدُهُ مِنْهُ ضَعْفُ الْطَّالِبِ وَالْمَطْلُوبُ﴾ [الحج: ٧٣].

أي: لو اجتمعوا أن يخلقوا ذباباً ما استطاعوا، وأسهل من ذلك أن الذباب لو سلبهم شيئاً، أو مسهم بأذني، وارتفع محلقاً في الأجواء؛ ما استطاعت الأيدي أن تصل إليه، وهذا يدل على ضعف الإنسان البشري، وأنَّ الله يُعْجِلُ على كل شيء قادر.

ولهذا ختم الله هذه الآية بقوله: ﴿ضَعْفُ الْطَّالِبِ وَالْمَطْلُوبُ﴾. أي: ضعف الرجال الذي يطلب من الصنم المعبد شيئاً من المنافع أو دفع المضار.

فالمراد بـ «ضعف الطالب»: هو المخلوق. وـ «المطلوب»: هو الصنم.

أو المراد «الطالب»: هو الآدمي. وـ «المطلوب»: هو الذباب الطائر؛ إذ كلاهما ضعيف.



وتفسيرها الذي يوضحها قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قَالَ إِبْرَاهِيمَ لِأَيْهِ وَقَوْمِهِ إِنِّي بَرَأَ مِمَّا تَعْبُدُونَ لِرَبِّكُمْ إِلَّا أَنَّى فَطَرَنِي إِنَّهُ سَمِيعٌ﴾<sup>[٧]</sup> وجعلتها كلامه باقية في عقبيه، لعلهم يرجعون﴿ [٧٩].

### الشرح

[٧٩] وتفسير هذه الشهادة الذي يوضحها ما قصه الله يُعْجِلُ عن خليله إبراهيم يُتَبَّلِّهُ،

حيث أعلن لقومه، وفي مقدمتهم أبوه الضال، الذي رفض أن يستجيب لدعوة الحق، رغم ما بذل ابنه من النصائح اللطيفة التي تحمل الأدب وحسن الدعوة، كما قصَّ الله تعالى ذلك علينا في القرآن: ﴿وَادْكُنْ فِي الْكِتَبِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صَدِيقًا نَّبِيًّا إِذْ قَالَ لِأَيْهَهُ يَنْأَسَتْ لَهُ تَعْبِدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبَصِّرُ وَلَا يَغْنِي عَنْكَ شَيْئًا﴾ [مريم: ٤٢-٤١]. واسترسل في النصيحة، ولكن حَقَّتْ على أبيه كلمة العذاب، فلم يستفد من دعوة ابنه البار شيئاً، حتى مات -والعياذ بالله- على الكفر، وقصَّ الله خبر مفتاح دعوة إبراهيم الخليل عليه السلام بقوله: ﴿إِنَّمَا يَرَءُ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾. فقد أخبر عن عبده وخليله إمام الحنفاء أنه تبرأ من أبيه وقومه في عبادتهم الأوثان.

ومن هنا نفهم أنه لا ولاء إلا لرباء، وأعني به: الولاء والبراء الشرعيين اللذين جاء ذكرهما في نصوص الكتاب وصحيح السنة، فمن ادعى التوحيد، ولم يتبرأ من المشركين، ولم يبغضهم وبغض معبوداتهم وعقائدهم؛ فما تم توحيده، وقد أجمع أهل العلم على أن الكلمة هي: «لا إله إلا الله»، وقد عبر عنها الخليل عليه السلام بمعناها الذي أريد بها، فعبر عن المنفي بها بقوله: ﴿إِنَّمَا يَرَءُ مِمَّا تَعْبُدُونَ﴾. وعبر عنها أثبته بقوله: ﴿إِلَّا الَّذِي فَطَرَنِي﴾. فقصر العبادة على الله وحده، ونفها عن كل ما سواه ببراءته من ذلك، فما أحسن التفسير لهذه الكلمة، وما أعظمها.

ألا وإن تحقيق الشهادة، والبراءة من الشرك وأهله بقيت في ذرية إبراهيم مفطورةن عليها، إلا من انحرف، فإنه عدل عن الفطرة التي قال الله تعالى في شأنها: ﴿فَطَرَ اللَّهُ أَنَّى فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾ [الروم: ٣٠].

والتي قال النبي صلوات الله عليه وسلم في حقها: «كُلُّ مولود يُولَدُ على الفطرة، فأبواه يُهُوّدانه، أو يُنَصَّرانه، أو يُمَجِّسانه»<sup>(١)</sup>.



(١) أخرجه البخاري (١/ ٤٢٤)، ومسلم (٤/ ٢٠٤٧).

«قوله تعالى: ﴿قُلْ يَأَهْلُ الْكِتَبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءً بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوا إِنَّمَا مُسْلِمُونَ﴾ [٨٠].

### الشرح

[٨٠] ومن جملة الأدلة على تحقيق شهادة «أن لا إله إلا الله»، والبراءة من الشرك والشركين: قول الله عزوجل: ﴿قُلْ يَأَهْلُ الْكِتَبِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءً بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ فَإِنْ تَوَلُّوْا فَقُولُوا أَشْهَدُوا إِنَّمَا مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: ٦٤].

وهذا الخطاب للنبي ﷺ أمره الله أن يوجهه إلى اليهود والنصارى؛ لأنهم هم أهل الكتاب: التوراة، والإنجيل؛ ولأنهم يدعون بأنهم أهل رسالة وأهل عبادات، فأخبرهم النبي ﷺ بأنه رسول الله إلى الناس جميعاً، فيدخل في ذلك أهل الكتاب، غير أنهم امتنعوا من الإيمان برسالة النبي ﷺ.

ومن جملة عرض النبي ﷺ دعوته الكريمة عليهم ما قصه الله بقوله: ﴿تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءً بَيْنَنَا﴾. ثم فسرت هذه الكلمة بقوله: ﴿أَلَا تَعْبُدُ إِلَّا اللَّهُ وَلَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ﴾. هذه الكلمة هي التي بمعنى «لا إله إلا الله». وأخبره الله تبارك وتعالى في خاتمة الآية عند إعراض القوم واستكبارهم عن الإيمان برسلته التي تدعو إلى توحيد الله، وتحذر من الإشراك به، فإن أعرضوا يا محمد؛ فقل أنت وأصحابك: ﴿أَشْهَدُوا إِنَّمَا مُسْلِمُونَ﴾. أي: منقادون لأمر الله عزوجل، نفرده بالعبادة، وفي مقدمتها: توحيد رب العالمين، والبراءة من الشرك والشركين.

ـ ودليل شهادة (أنَّ مُحَمَّداً رسول الله) قوله تعالى: «لَقَدْ جَاءَكُمْ بِـ سـ أَنْفُسَكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عِنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ» [٨١].

### الشرح

[٨١] وأتبع المصنف شهادة «أن لا إله إلا الله» وأدلتها بالدليل على شهادة «أنَّ مُحَمَّداً رسول الله»، أي: الدليل الذي يثبت أنَّ مُحَمَّداً رسول الله حَقّاً وصِدِقاً، لا شك في رسالته، فقال: «وَدَلِيلُ شَهادَةِ (أَنَّ مُحَمَّداً رسولَ اللهِ) قَوْلُهُ تَعَالَى: «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عِنْتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ» [التوبَة: ١٢٨].

فأثبتت الله تعالى رسالة نبيه محمد ﷺ التي أنكرها اليهود والنصارى، وادعوا بأنها إنها هي رسالة للعرب، أمّا هم فليسوا من أهلها، وليسوا معنيين بها؛ لأنَّ رسالتهم رسالة كبرى كما يدعون.

فيَبَيِّنُ اللَّهُ بِعِلْمٍ مَنْزَلَةَ رَسُولِهِ -عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ- بِأَنَّهُ رَسُولٌ، حِيثُ قَالَ: «لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُكُمْ». والتذكير بهذه الكلمة يدل على التشريف والتعظيم، أي: رسول عظيم القدر، هو من أنفسكم، تعرفون نسبه وحسبه وصدقه وأمانته في الجاهلية والإسلام، وكان يسمى «الأمين» قبل إرساله وبعثته، ويضعون عنده الودائع لأمانته وصدقه، وكان مُطاعاً فيهم.

حتى جاء الحق الذي أنقذهم الله به، والذي فيه ما ينقلهم من باطلهم وضلالتهم وبدعهم -وفي مقدمتها الشرك بالله تعالى-، وعندئذ أنكروا ما كانوا يعرفون من النبي ﷺ من الصدق والأمانة والوفاء، وغير ذلك من مكارم الأخلاق، فقالوا بعد ذلك: ساحر. وقالوا: مجنون. وقالوا: كاهن. وقالوا: يفترى الكذب .. إلى غير ذلك من الأقوال الباطلة التي نَزَّهَ اللَّهُ عَنْهَا رَسُولَهُ -عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ-، وزكاه في آيات متعددات:

منها: قول الله: ﴿لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنْتُمْ حَرِيصٌ﴾ يعني: يشق عليه ما يعتكم ويشق عليكم، ويحب لكم كل فرج وخرج، وحريص عليكم لتهتدوا.

﴿وَإِلَّا مُؤْمِنُكُمْ رَءُوفُكُمْ﴾. صاحب رأفة ورحمة بأهل الإيان؛ لأنهم استجابوا لله ولرسوله عليه الصلاة والسلام .

أما أعداء الله الكفار على اختلاف مللهم من: يهود، ونصارى، ووثنيين، وملحدين ومنافقين، فهو لاء أمره الله تبارك وتعالى - أن يكون مبغضًا لهم، وصاحب غلطة عليهم، كما قال الله عزوجل: ﴿وَأَغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَا وَنَاهُمْ جَهَنَّمُ وَيَسَّرَ الْمَصِيرُ﴾ [التوبه: ٧٣].

وزakah بعثة بقوله: ﴿وَالنَّجَمُ إِذَا هَوَى مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا عَوَى وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهُوَى هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى عَلَيْهِ سَدِيدُ الْوَعْيِ﴾ [النجم: ٥-١]. إلخ الآيات في هذا المعنى.. ومعنى شهادة (أن محمدا رسول الله): طاعته فيها أمر، وتصديقه فيها أخبر، واجتناب ما نهى عنه وزجر، وألأ يعبد الله إلا بما شرع» [٨٢].

### الشرح

[٨٢] وهذه الشهادة -شهادة: أنَّ محمداً رسول الله - ها شروط ذكرها العلماء.

\* من معناها:

١- طاعة النبي ﷺ فيها أمر.

٢- تصديقه فيها أخبر.

٣- اجتناب ما نهى عنه وزجر.

٤- ألا يعبد الله إلا بما شرع رسول الله ﷺ، فهو الطريق لها، لا طريق إلى مرضاته

الله غيره، والله أعلم.

## الدرس العاشر

«ودليل الصلاة والزكاة وتفسير التوحيد قوله تعالى: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا أَنَّهُمْ  
مُخْلِصُونَ لِهِ الَّذِينَ حُنَفَاءُ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُورَةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾» [٨٣].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

أما بعد:

فقد مضى معنا جملة من الأدلة على الأصل الثاني من الأصول الثلاثة: «الذي هو معرفة دين الإسلام»، كما مضى معنا تفصيل أركان الإسلام وأدلة الشهادتين. ثم واصل المؤلف الاستدلال على ثبوت هذه الأركان، فقال :

[٨٣] «ودليل الصلاة والزكاة وتفسير التوحيد قوله تعالى: ﴿وَمَا أَمْرُوا إِلَّا لِيَعْبُدُوا  
أَنَّهُمْ مُخْلِصُونَ لِهِ الَّذِينَ حُنَفَاءُ وَيُقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيُؤْتُوا الزَّكُورَةَ وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾» [البيعة: ٥]. وهذه الآية الكريمة ذكر الله عَجَلَةُ فيها دليل التوحيد، ودليل الصلاة، ودليل الزكاة، وذكر وجوب الإخلاص في جميع الأعمال -أقوالها وأفعالها، ظاهرها وباطنها .

ففي قوله عَجَلَةُ : ﴿وَمَا أَمْرُوا﴾ أي: ما أمرت الخلية إلا ليوحدوا الله. ويقتربوا إليه بكل عبادة مالية أو بدنية، مستصحبين الإخلاص في ذلك؛ إذ إن الإخلاص ركن من أركان قبول الأعمال، فإذا كان العمل غير خالص لله عَجَلَةُ؛ فهو غير مقبول، وإذا كان العمل غير صواب؛ فهو غير مقبول، وإذا كان العمل صادراً عن سوء الاعتقاد؛ فهو غير مقبول أيضاً كذلك.

وأمرهم الله تعالى أن يكونوا **﴿حُنَافَاء﴾**، بمعنى: مائلين عن الشرك وضروبه -كبيره وصغيره-، مقبلين على التوحيد بجميع أنواعه وحقوقه ومكملااته، مقربين لصلواتهم به تحمل كلمة الإقامة من معنى.

ومؤدين زكاة أموالهم مما يملكون من الأصناف التي تجب فيها الزكاة، بشروطها وضوابطها التي جاءت في الكتاب والسنّة.

وختم الله تعالى هذه الآية الكريمة من سورة البينة بقوله: **﴿وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾**. أي: من وحَدَ الله -تبارك وتعالى- وعبده على سبيل الصواب والإخلاص، وكان مائلاً عن الشرك، مقبلاً على التوحيد، مقرباً لصلاته، مؤدياً لزكاته؛ فقد أقام الدين الذي ذكره الله -تبارك وتعالى- في قوله: **﴿وَذَلِكَ دِينُ الْقِيمَةِ﴾**.

وذكره الله -تبارك وتعالى-: **﴿إِنَّ الَّذِينَ عَنْدَ اللَّهِ الْإِسْلَامُ﴾** [آل عمران: ١٩].  
وألزم الله به العباد في قوله: **﴿وَمَنْ يَبْتَغِ عَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَلَنْ يُفْلِحَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَيْرِينَ﴾** [آل عمران: ٨٥].

ثم قال المؤلف -رحمه الله:-

\* \* \*

«ودليل الصيام قوله تعالى: **﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلَّبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُلَّبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَقَّوْنَ﴾** [٨٤].

### الشرح

[٨٤] دليل الصيام قوله تعالى: **﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلَّبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُلَّبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَقَّوْنَ﴾** [البقرة: ١٨٣]. وهو دليل صريح على فرض صيام شهر رمضان الذي فرضه الله -تبارك وتعالى- على أمّة محمد عليهما السلام على صفة مخصوصة،

ذكرها الله في كتابه، وذكرها النبي ﷺ في سنته.

ذكرها الله في كتابه - أي: ذكر بداية الصوم ونهايته - حيث قال: ﴿وَكُلُوا وَاشْرُبُوا حَتَّىٰ يَبْيَضَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتَيْمُوا الصِّيَامَ إِلَى الظَّلَلِ﴾ [البقرة: 187].  
فهذه المدة الزمنية التي أمر الله - تبارك وتعالى - أن تصام، وأن يمسك فيها المسلمون والمسلمات عن المفطرات في هذا الشهر العظيم الذي فرضه الله على الأمة المسلمة في عامها؛ ليكون تطهيراً لنفسهم؛ وتزكية لجوارحهم؛ وإحياءً لقلوبهم؛ وتكثيراً لحسنتهم؛ وتقليلًا لسيئاتهم، فكله خير، وكله صلاح وفلاح.

رحمة بهذه الأمة الضعيفة التي قصرت أعمارها، وكثرت أشغالها، فناداهم الله عزوجل في هذه الآية بوصف الإيمان وهو أشرف الأسماء بالنسبة للمخاطبين، وأشرف من النداء بـ: «يا أيها الناس، أو المسلمين»؛ لأن للإيمان معنى أعظم من معنى الإسلام، وأعظم مما دل عليه كلمة الناس التي يشترك فيها البر والفاجر، والمسلم والكافر، وهذا من حسن أساليب القرآن، ومن لطف الله - تبارك وتعالى - بعباده المؤمنين في دعوته لهم: ليتمثلوا بأمره، ويتجنبوا نواهيه، شرفهم بهذا اللقب، وأتبعه بذكر فرض الصيام فقال: ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ﴾. وكتابة الصيام فرضية على سبيل الوجوب.

وفي قوله: ﴿كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَنَقَّوْنَ﴾. دليل على أن فريضة الصيام ليست من خصائص أمة محمد ﷺ، بل هي فريضة فرضت على كل أمة من الأمم: وهذا قال: ﴿كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ﴾ أي: من الأمم، فأصل فريضة الصيام مكتوبة ومفروضة على الأمم السابقة عبر تاريخها.

«ودليل الحج قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حُجُّ الْبَيْتِ مَنْ أَسْتَطَعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾ [٨٥].

### الشرح

[٨٥] دليل الحج قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حُجُّ الْبَيْتِ مَنْ أَسْتَطَعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾. الآية دليل واضح على فريضة الحج، ولكن فرضيته مقيدة بالاستطاعة، فمن لم يكن مستطيعاً؛ فلا يجب عليه حج ولا عمرة.

والاستطاعة - كما أسلفنا في حديث مضى<sup>(١)</sup> - أن يجد المكلف زاداً وراحلة، ذهاباً وإياباً، وإن لم يجد أيضاً راحلة، وكان متمنكاً وقدراً على المشي لقرب المكان؛ فإنه أيضاً يجب عليه، وهكذا أيضاً يشترط أمن الطريق بحيث يأمن على نفسه، ويأمن على ماله، فلا يناله أحد بسوء، ومثل ذلك كفاية من يقول حتى يعود.

وختم الله - تبارك وتعالى - الآية بحكم كفر من جحدها فرضاً من فرائض الله وأنكره، ولم يؤمن به، كمن ينكر فرض الحج وغيره من الفرائض؛ فإنه يكون بذلك كافراً، ومن كفر فإن ضرر كفره على نفسه، كما قال الله تعالى لنبيه ﷺ: ﴿وَمَنْ كَفَرَ فَلَا يَحْزُنْكَ كُفُورُهُ﴾ [لقمان: ٢٣]. وهنا قال: ﴿وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الْعَالَمِينَ﴾ [آل عمران: ٩٧]. وهم فقراء إليه، وبهذه الأدلة يتنهى البحث في المرتبة الأولى التي هي الإسلام بجميع أركانه مُرتبة، وقد أتبع المؤلف هذه المرتبة بالمرتبة الثانية، وهي:



«المرتبة الثانية: الإيمان» [٨٦].

## الشرح

[٨٦] مرتبة الإيمان: والإيمان قد انقسم الناس في حقيقته إلى أصناف متعددة:

أ- الصُّفَّ الْأَوَّلُ: الْجَهْمِيَّةُ: عُرِفُوهُ بِتَعْرِيفِ مَرْذُولٍ غَيْرِ مَقْبُولٍ لِأَنَّهُ يَتِيمُ دُخُولِ الْبَلِيلِ عَنْهُ اللَّهُ - فِي جَمْلَةِ الْمُؤْمِنِينَ - بِـ«أَنَّهُ هُوَ الْمَعْرِفَةُ بِالْقَلْبِ فَقَطٌ»، وَهَذَا تَعْرِيفٌ غَيْرُ صَحِيحٍ. بَلْ هُوَ باطِلٌ وَفَاسِدٌ كَمَا سَيَّأَتِي تَعْرِيفُهُ الصَّحِيحُ عِنْدَ أَهْلِ السَّنَةِ وَالْجَمَاعَةِ سَابِقًاً وَلَا حَادِثًا.

ب- وَعْرَفَتْهُ فِرْقَةُ ثَانِيَةٍ مِنْ فِرَقِ الْابْتِدَاعِ -وَهُمُ الْكَرَامِيَّةُ<sup>(١)</sup>- فَقَالُوا: «إِنَّ الْإِيمَانَ هُوَ النُّطُقُ بِاللِّسَانِ فَقَطٌ». أَيْ: عِنْدَهُمْ إِذَا قَالَ الْإِنْسَانُ بِلِسَانِهِ: آمَنَتْ بِاللَّهِ، أَوْ شَهَدَ الشَّهَادَتَيْنِ؛ فَهُوَ مُؤْمِنٌ وَلَوْلَا مَا يَعْمَلُ الْأَعْمَالَ الَّتِي فَرَضَهَا اللَّهُ، وَأَوْجَبَهَا عَلَيْهِ، وَلَمْ يَجِدْ الْمُحْرَماتَ الَّتِي حَرَمَهَا اللَّهُ عَلَيْهِ بِلِسَانِهِ عَذْرًا لِهِ فِي ذَلِكَ، فَهُوَ عِنْدَهُمْ مُؤْمِنٌ كَامِلُ الْإِيمَانِ!!! وَهَذَا تَعْرِيفٌ فَاسِدٌ؛ لِأَنَّهُ يَتِيمُ دُخُولِ الْمَنَافِقِينَ فِي جَمْلَةِ الْمُؤْمِنِينَ، وَهُمْ فِي الدَّرَكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ.

ج- وَعْرَفَتْهُ الْمُعْتَزَلَةُ وَالْخَوَارِجُ بِـ«أَنَّهُ قَوْلٌ بِاللِّسَانِ، وَاعْقَادٌ بِالْقَلْبِ، وَعَمَلٌ بِالْجَهْنَمِ، وَلَكِنْ لَا يَزِيدُ، وَلَا يَنْقُصُ».

(١) الْكَرَامِيَّةُ: هُمْ أَصْحَابُ أَبِي عِيدِ اللَّهِ بْنِ مُحَمَّدِ بْنِ كَرَامَ السِّجِسْتَانِيِّ الْمُبَدِّعِ، شِيخُ الْكَرَامِيَّةِ وَمَصْنُفُ كِتَابِهِمْ، لَهُمْ ضَلَالاتٌ كَثِيرَةٌ، مِنْهَا قَوْلُهُمْ: «الْإِيمَانُ هُوَ الْقَوْلُ بِاللِّسَانِ دُونَ الْمَعْرِفَةِ بِالْقَلْبِ»، فَمِنْ نُطُقِ بِلِسَانِهِ، وَلَمْ يَعْتَرِفْ بِقَلْبِهِ؛ فَهُوَ مُؤْمِنٌ، وَزَعَمُوا أَنَّ الْمَنَافِقِينَ كَانُوا مُؤْمِنِينَ بِالْحَقِيقَةِ، وَهَذَا خَلَافُ قَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى؛ إِذْ يَقُولُ وَقُولُهُ الْحَقُّ: ﴿إِذَا جَاءَكُمُ الْمُنْتَفَعُونَ قَالُوا نَشَهُدُ إِنَّكُمْ لَرَسُولُ اللَّهِ وَلَا يَعْلَمُ إِنَّكُمْ لَرَسُولُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّ الْمُسْتَقِيقِينَ لَكُلُّ ذُنُوبِهِمْ﴾ أَنْهَدُوا إِنْسَانَهُمْ جَهَنَّمَ فَصَدُّوا عَنْ سَبِيلِ تَبَّاهِهِمْ سَاءَ مَا كَانُوا بِعَمَلِهِمْ﴾ [الْمَنَافِقُونَ: ٢-١]. انْظُرْ: الْمَلْلُ وَالنَّحْلُ (٩٩/١)، وَعَقَائِدُ الْثَّلَاثَ وَالسَّبْعِينَ فِرْقَةً (١)، وَالْفَرقَ (٢١٥) ٢٧٥.

وهذا التعريف وإن كان كاد أن يقرب من تعريف أهل السنة والجماعة للإيمان؛ إلا أنه أيضاً تعريف ناقص، ومن ثم لا يعتبر ولا يؤخذ به: لفسدته ومخالفته لمذهب أهل السنة والجماعة السلف الصالح.

د- وَعَرَفَهُ بِعَضُّهُمْ بِـ«أَنَّ قَوْلَ الْلِّسَانِ، وَاعْتِقَادَ الْقَلْبِ، وَفَصَلُوا عَنِ الْعَمَلِ»، وهذا التعريف لا شك في بطلانه؛ لأن الأفعال داخلة في مُسَمَّى الإيمان.

هـ- وَعَرَفَهُ أَهْلُ السَّنَةَ -السَّلْفُ وَاتَّبَاعُهُمْ- بـ«أَنَّ نَطْقَ الْلِّسَانِ، وَاعْتِقَادَ الْقَلْبِ، وَعَمَلُ الْجُهَارِ، يَزِيدُ بِالظَّاعَاتِ، وَيَنْقُصُ بِالْمَعَاصِي»، وهذا هو الحق، فأولئك الذين هدى الله فقل بقولهم، والتزم بمنهجهم، فإن معهم الأدلة الصحيحة الصحيحة من الكتاب والسنة.

كما في قول الله تعالى في وصف أهل الإيمان: ﴿وَإِذَا تُبَيِّنَ عَلَيْهِمْ أَيْمَانُهُمْ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ [الأندل: ٢].

وكما في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ أَهْتَدَوْا زَادُهُمْ هُدًى وَالَّذِينَ تَغْوِيَهُمْ﴾ [محمد: ١٧].  
وكم لها من نظائر، وكلها تدل على زيادة الإيمان بالطاعة، كما أخبر النبي ﷺ عن نقصان الإيمان بقوله: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشرب وهو مؤمن ...»<sup>(١)</sup>. إن الحديث الذي يدل على أن الإيمان ينقص بارتكاب المعاصي واجتراح السيئات.

(١) أخرجه البخاري (٤/٢٥٢)، ومسلم (١/٧٦).

قال البغوي: «وَقَيْنٌ: مَعْنَاهُ نَقْصَانُ الْإِيمَانِ، يَرِيدُ: لَا يَزْنِي الزَّانِي حِينَ يَزْنِي وَهُوَ مُؤْمِنٌ مُسْتَكْمَلٌ الْإِيمَانُ، بَلْ هُوَ قَبْلَ أَنْ يَقْدُمْ عَلَى الْفَجُورِ، وَيَعْدُ مَا نَزَعَ مِنْهُ وَتَابُ أَكْمَلَ إِيمَانَهُ مِنْهُ حَالَةً اشْتَغَالِهِ بِالْفَجُورِ، وَهُوَ كَوْلُهُ: لَا إِيمَانٌ لِمَنْ لَا أَمَانَةً لَهُ». يَرِيدُ: لَا إِيمَانٌ لِهِ كَامِلًا، وَلَا أَعْلَمُ». شَرَحُ السَّنَةِ الْبَغْوَيِّ بِتَصْرِيفِ .(٤٧) (٩٠) ١.

وافتقرت المعتزلة والخوارج الذين عرفوا الإيمان بما رأيت ورسنت في حفته  
مرتكب الكبيرة:

قالت المعتزلة: «مرتكب الكبيرة في منزلة بين المنزليتين - أي: بين الإسلام  
والكفر - فلا يكون كافراً، ولا يكون مؤمناً».

وقالت الخوارج في مرتكب الكبيرة: إنه كافر، حلال الدم والمال والعرض في  
الدنيا، ومخلد في النار في الآخرة».

وهذا قول على الله بدون علم ما لم تكن الكبيرة شركاً أكبر، أو كفراً أكبر، أو نفاقاً  
اعتقادياً، والمعزلة توافق الخوارج في الحكم الآخرولي، وهو أن مرتكب الكبيرة وإن كان  
موحداً؛ فإنه خالد مخلد في النار إذا مات ولم يتب.

وهذا الحكم الجائر ترده نصوص الكتاب والسنة، والتي تقضي بأن من مات وهو  
يعلم أنه «لا إله إلا الله»، قاتلها عملاً وعملاً؛ دخل الجنة، وإن عذبه الله - تبارك  
وتعالى - بقدر ما جنى من كبار الذنوب، إلا أن مآلها إلى الجنة، ولا شك في ذلك ولا ريب.

هذا هو مذهب أهل السنة والجماعة<sup>(١)</sup> حيث جمعوا بين نصوص الوعد والوعيد.  
و- وعرف بعض الفقهاء الإيمان بتـ: «أنه اعتقاد بالقلب، وقول باللسان»،  
واختزلوا الركن الثالث وهو العمل، فلم يدخلوه في مسمى الإيمان، مع اتفاقهم مع أهل  
السنة والجماعة على أنَّ أهل الكبائر متوعدون بالنار، وأن المكلفين مجزيون على أعمالهم  
خيرها وشرها، وقد سبقت الإشارة إلى ذلك.

وبهذا العرض يظهر جلياً بطلان تعريف الطوائف التي عرفت الإيمان بتعريفات  
خاطئة ناقصة، على اختلاف مراتبهم قرباً وبعداً من الصواب.

(١) انظر: شرح العقيدة الطحاوية (٤٥٩)، والموسوعة الفقهية (٧/٣١٥).

وظهر جلياً التعريف الحق للإيمان الذي نحن بصدده شرح أركانه، وهو تعريف أهل السنة والجماعة له بأنه قول باللسان كالنطق بالشهادتين والنطق بالإيمان، ويدخل في ذلك جميع الإقرار بالواجبات والغرائب، وجميع أنواع الذكر الواجب والمستحب، وأن الإيمان اعتقاد بالقلب؛ لأن الحق ما نطق به اللسان، واتفق معه القلب، وعملت به الجوارح بما جاءه به من أنزل عليه الفرقان، وأنه يزيد وينقص، يزيد بالطاعات، وينقص بالمعاصي، والأدلة على ذلك قائمة كما مضى معاينا قريباً، والله أعلم وأحکم.

وشرع المؤلف - رحمه الله - في بيان المرتبة الثانية من مراتب الدين التي هي مرتبة الإيمان، وذكر بأنه شعب متعددة حيث قال:

\* \* \*

«وهو بضع وسبعين شعية [٨٧] فأعلاها قول: لا إله إلا الله [٨٨] وأدنىها إماتة

الأذى عن الطريق» [٨٩].

[٨٧] «وهو بضع وسبعين شعية»: والبضع: من الثلاثة إلى التسعة، وأن هذه الشعوب لكل منها معنى من المعاني، ومدلول من المدلولات الشرعية، وأنها أعلى، ولها أدنى، ولما كانت كلمة «لا إله إلا الله» أصدق الأقوال، وأذكى الأعمال الظاهرة والباطنة؛ قال:

[٨٨] « فأعلاها قول: لا إله إلا الله»: بما تحمل هذه الكلمة العظيمة من معنى.

[٨٩] «وأدنىها إماتة الأذى عن الطريق»: مما يدل على أن بين الأعلى والأدنى شيئاً متعددة متنوعة كـ الصلاة، والزكاة، والصوم، والحج، والجهاد، والأمر بالمعروف، والنهي عن المنكر، والدعوة إلى الله، وبذل النصيحة، وعمل الخير على اختلاف أنواعه وشتي طرقه، حتى إن من جملة الأعمال الزكية التي تعتبر من شعب الإيمان: أن تحيط عن

لطريق أذى؛ لتساهم في دفع الأذى عن إخوانك المسلمين؛ ولتبرهن أنك تهتمّ ب شأنهم.

ثم ذكر المؤلف -رحمه الله- أن من الإيمان:

\* \* \*

«والحياة شعبة من الإيمان» [٩٠].

### الشرح

[٩٠] الحياة: والمراد به الحياة الشرعي، وليس المراد به الذي يجر إلى الحرمان من العلم والخير، وإنما هو الحياة الشرعي الذي كان النبي ﷺ يتصرف به، وهو الاستحياء من مواجهة الناس بالشر، والاستحياء أيضاً مما لا يحب الإنسان أن يُظهر عليه غيره.

وأعظم الاستحياء الشرعي: هو الاستحياء من الله -تبارك وتعالى-، والاستحياء من الله يجر إلى خير الأعمال وأذكارها، كما يجر أيضاً إلى الابتعاد عن معاصي الله التي تسخطه، كما يجر أيضاً إلى تذكر الموت، وما بعد الموت من الجزاء على الأعمال في دار البرزخ ودار الآخرة، هذا هو الاستحياء الشرعي، وهو من الإيمان ولا شك.

وقد ثبت أن النبي ﷺ مرّ برجل وهو يعظ أخاه في الحياة، فقال له: «دَعْهُ فَإِنَّ الْحَيَاةَ من الإيمان»<sup>(١)</sup>.

ومعنى الحديث: أنه يعظ أخيه في الحياة، فهو يريد منه أن يكون بغير هذا الوضع، بحيث يخشى عليه أن يجره هذا الاستحياء إلى الحرمان من حظوظ النفس، أو أشياء مُهمّة، فأخبره النبي عليه الصلاة والسلام -أن الحياة لا يأتي إلا بخير، ولا يجر إلا إلى خير.

ثم ذكر المؤلف -رحمه الله-:

(١) أخرجه البخاري (٢٤/١) ومسلم (٦٣/١).

وأركانه ستة: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره [٩١].

والدليل على هذه الأركان الستة: قوله تعالى: ﴿لَيْسَ اللَّهُ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ فِيَرَاءَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةَ وَالْكِتَابِ وَالْيَتَيْنَ﴾ [٩٢].

### الشرح

[٩١] أركان الإيمان الستة التي مضى معنا التعريف بكل ركن من أركانها في درس سبق<sup>(١)</sup>، وهي على سبيل الإجمال: الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره من الله تعالى.

وذكر المؤلف الدليل على هذه الأركان الستة حيث قال:

[٩٢] والدليل على هذه الأركان الستة: قوله تعالى: ﴿لَيْسَ اللَّهُ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ فِيَرَاءَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ اللَّهَ مَنْ أَمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَائِكَةَ وَالْكِتَابِ وَالْيَتَيْنَ وَإِنَّ النَّاسَ عَلَىٰ حُبِّهِ، دَوِيَ الْفُرْقَادِ وَالْيَتَمَّى وَالسَّنَكِينَ وَأَبْنَ الْسَّبِيلِ وَالسَّاَلِينَ وَفِي الرِّفَادِ وَأَفَامَ الْصَّلَوةَ وَإِنَّ الرَّكْوَةَ وَالْمُوْرُوكَ يَعْهُدُهُمْ إِذَا عَاهَدُوا وَالصَّدِرِينَ فِي الْأَيْسَاءِ وَالضَّرَاءِ وَحِينَ الْأَيْسِرِ أُولَئِكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُنَّافِنُ﴾ [البقرة: ١٧٧].

\* فقد وصف الله أهل الإيمان والبر والتقوى في هذه الآية العظيمة بثمان صفات

التي هي:

١. الإيمان بالله: الذي يشمل الإيمان بوجوده، والإيمان بربوبيته، والإيمان بألوهيته، والإيمان بأسمائه وصفاته.

(١) وهو الدرس السابع.

- ٢- الإيمان باليوم الآخر: وهو يوم القيمة الذي لا يوم بعده، وما يكون فيه مما ذكره الله تعالى ورسوله ﷺ.
- ٣- الإيمان بالملائكة: وهم عالم غيبي، خلقهم الله من نور، وجلبهم على طاعته كـ)سبق بيان ذلك.-.
- ٤- الإيمان بالكتاب: والمراد به الكتب المنزلة من الله على الرسل المرسلة.
- ٥- الإيمان بجميع الأنبياء والرسل: من ذُكِرَتْ لنا أسماؤهم، ومنْ لم تذكر.
- ٦- بذل النفقات الواجبة والمستحبة لمستحقيها: رجاء ثواب الله.
- ٧- الوفاء بالعهود والعقود المبرمة بين الناس: المتفقة مع الشرع الكريم.
- ٨- الصبر بجميع أنواعه: ابتغاء مرضاه الله.

\* \* \*

«ودليل القدر: وهو قوله تعالى : ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ [٩٣].

### الشرح

[٩٣] وذكر دليل القدر، وهو قوله تعالى : ﴿إِنَّا كُلَّ شَيْءٍ خَلَقْنَاهُ بِقَدْرٍ﴾ [القمر: ٤٩].  
وصلى الله وسلم على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم ..

\* \* \* \*

## الدرس الحادي عشر

«المرتبة الثالثة: الإحسان ركن واحد، وهو أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه فإنه يراك» [٩٤].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

مضى معنا في الدروس السابقة الكلام على المرتبة الأولى والمرتبة الثانية من مراتب الدين، وعرفنا أن المراد بالمرتبة الأولى: الإسلام بجميع أركانه الخمسة، والمراد بالمرتبة الثانية: الإيمان بجميع أركانه الستة.

وهذه هي المرتبة الثالثة وهي الإحسان، وبها تكتمل مراتب الدين؛ إذ هي: إسلام، وإيمان، وإحسان كما علمتـ، وكل مرتبة من هذه المراتب لها أركانها، وقد مضى الحديث على أركان الإسلام وأركان الإيمان بشيء من التفصيل، فلا نعيد ذلك.

\* موضوع درسنا المرتبة الثالثة من مراتب الدين وهي:

[٩٤] الإحسان: ومعنى الإحسان: هو فعل ما كان حسناً شرعاً وعقلاً؛ لأنه ضد الإساءة، وقد أحبَّ الله الإحسان والمحسنين، وكره الإساءة في شأن الدنيا والدين، وكره المسيئين؛ لأن الإحسان خير، وفاعله فاعل خير، والإساءة شر يُفضي بصاحبها إلى سوء العاقبة وشر المنقلب.

والإحسان قد فسرَه النبي ﷺ تفاصيلاً شاملاً كاملاً بقوله في حديث جبريل عليه السلام: «والإحسان: أن تعبد الله كأنك تراه، فإن لم تكن تراه؛ فإنه يراك»<sup>(١)</sup>. هكذا في

(١) سبق تخریجه (ص ١٠٦).

حيثين قصيرتين، وكُم تحت هذين الجملتين من معانٍ.

\* غير أنَّ الإحسان له مقامان، أحدهما أرفع من الآخر:

- أما المقام الأعلى: فهو عبادة العبد ربِّه كأنَّه يشاهده، وهذا مقام رفيع تشتق نفوس فيه إلى خالقها وبأثره الذي كلفها بعبادته، ووعدها على العبادة أتم الجزاء وأوفاه في دار الكرامة التي كتب الله لها ولأهلهابقاء الدائم السرمدي، فهي من الغايات، والوصول إليها من مطالب النفوس المطمئنة؛ لأنَّ العبد سينال فيها أعلى أنواع النعيم - وما في نعيمها دنيء -، وأعلاه النظر إلى وجه الله الكريم، والرضا الدائم من الرَّبِّ الرحيم، ثم ما ذكر الله فيها من مأكل، ومسارب، ومناكح، ومراكب، وملك كبير، وعيشة راضية .. إلى غير ذلك مما لم تسمع به الأذن، ولم يخطر على قلب بشر.

**فَمَنْ عَبَدَ اللَّهَ عَلَى اسْتِحْضَارِ قُرْبَتِهِ مِنْهُ، وَإِقْبَالِهِ عَلَيْهِ، وَأَنَّهُ بَيْنَ يَدِيهِ كَأَنَّهُ يَرَاهُ؛ أَوْجَبَ لَهُ ذَلِكَ: الْخُشْيَةُ، وَالْخُوفُ، وَالْهَبَّةُ، وَالْتَّعْظِيمُ، وَالْخُوفُ، وَالرَّجَاءُ.**

أما المقام الثاني: فهو عبادة العبد ربِّه خوفاً منه، ووجلاً وهرباً من أليم عذابه، وطبعاً في نيل ثوابه، كما أمرنا الله تعالى بذلك في قوله: ﴿فَقَرُّوا إِلَى اللَّهِ إِنِّي لَكُمْ مِّنْهُ نَذِيرٌ مُّؤْنِنٌ﴾ [الذاريات: ٥٠]. والفرار من الله إليه وحده، وهو بفعل الطاعة وترك المعصية، و فعل الخير وترك الشر.

إذن؛ هذا المقام أن يعبد العبد ربِّه؛ خوفاً منه ووجلاً، وهو مستيقن ومطمئن بأنَّ الله يراه، يَرَاه في عبادته، ويَرَاه إن ارتكب معصية، ويَرَاه إن قَسَرَ في طاعته، فإذا استشعر العبد أيضاً هذا المقام؛ فإنه يكون له خير حافر على الإخلاص لله تعالى، وهذا المقام هو الوسيلة المؤصلة إلى المقام الأول.

وأما في أي شيء يكون؟

فإنه يكون في العبادة بفعل الأوامر وترك النواهي، وكما يكون في العقيدة، ويكون في الشعائر التعبدية كالأعمال الظاهرة جميعها من: صلاة، وزكاة، وصوم، وحج، وجهاد، ودعوة إلى الله، وأمر بالمعروف، ونهي عن المنكر، وبذل للنصيحة، ودلالة على الخير .. إلى غير ذلك من أنواع البر والإحسان، وبالدرجة الأولى معرفة الله الكريم الرحمن بذاته وأسمائه وصفاته.

ويكون الإحسان في منهج الدعوة، كما يكون الإحسان في باب الولاء والبراء، أي: من يجب أن يواли، ومن يجب أن يعادى على ضوء الكتاب والسنّة، وبميزان الشرع الشريف، مجانين ومتبعدين عن الهوى الذي ينحرف بصاحبها عن الخط المستقيم والطريق القويم.

فأما الإحسان في العقيدة - وهو الفقه الأكبر -: فحقيقةه أن يتوجه العامل بعمله كله فعلاً وتركاً، ورغباً ورهباً، وغير ذلك من أنواع العبادة إلى الله مخلصاً له الدين، راجياً رحمته ومغفرته ونيل رضاه، وخائفاً ووجلاً من أليم عقابه، وغضبه، وسخطه، ومقته.

**والإحسان في العقيدة أيضاً:** الاعتراف بألوهية الله، بحيث لا تعبد الخلقة إلا إياه، ولا تستعين إلا به، بل وتفرد بكل عبادة مالية وبدنية ظاهراً وباطناً.

\* عبادة مستوفة لركين عظيمين:

- **الركن الأول: الحب لله عَبْدُه حِبًا شرعياً.**

- **الركن الثاني: الذل والخضوع له عَبْدُه؛ إذ هو المستحق لذلك.**

وهذا ركناً العبادة عند علماء السلف<sup>(١)</sup>، بخلاف من انحرف فَعَبَدَ الله بغیر هذه

(١) قال الشيخ حافظ بن أحمد الحكمي رحمة الله -: «ثُمَّ أَعْلَمُ أَهْلًا لَا تَقْبِلُ الْأَعْمَالُ الظَّاهِرَةُ مَا لَمْ يَسْاعِدْهَا عَمَلُ الْقَلْبِ، وَمَنَاطُ الْعِبَادَةِ هُوَ: غَايَةُ الْحُبِّ، مَعَ غَايَةِ الْذَّلِّ، وَلَا تَنْتَعَ عِبَادَةُ بَوْاحِدٍ مِّنْ هَذِينِ دُونَ الْآخَرِ».

طريقة، كمن عَبَدَ الله بالخوف وحده، وهؤلاء هم الخوارج والمعتزلة، بالغوا في قضية الخوف، وبالغوا في الوعيد حتى اعتبروا عصاة الموحدين خالدين مخلدين في النار، لا شفاعة لهم ترجى، ولا ذنب لهم يُغفر، ولا حظ لهم في الجنة، وهذا تعسُّف وابتعاد عن رحمة الله، وتبيّن للخلق من مغفرة الله وَعِزَّةٌ وسعة رحمته.

وأهل العلم يعرفون في عقيدة الخوارج والمعتزلة: أنهم يرون أنَّ مَنْ مات وهو مرتكب كبيرة ولو كان مُوحِدًا؛ فإنه يكون يوم القيمة خالدًا مخلدًا في النار، وهؤلاء عبدوا الله بالخوف الذي غلو فيه، حتى إنهم ما رأوا إلَّا نصوص الوعيد.

وبخلاف من عبدوا الله بالرجاء وحده، وهؤلاء هم المرجئة الذين غلووا في نصوص الوعيد الكريم، حتى وصل بهم الحد أن قالوا: لا يضر مع الإيمان معصية، كما لا تنفع مع الكفر طاعة، وهذا خطأ ظاهر.

فإن الله يَعْلَمُ قال: «أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ أَجْرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ يَعْلَمُوهُمْ كَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَوَاءٌ تَحْكِيمُهُمْ وَمَا أَثْمَاهُمْ سَاءٌ مَا يَحْكُمُونَ» [الجاثية: ٢١].  
وقال سبحانه: «أَمْ تَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ تَخْعُلُ الْمُتَّقِينَ كَالْمُجْرَمِينَ» [ص: ٢٨].

إلى غير ذلك من الآيات التي أنكر الله فيها على الكفار الذين ادعوا بأنَّ الله يَعْلَمُ إذا كان يوم القيمة - يوم الجزاء على الأفعال -؛ فإنه سيكون لهم عنده من المنازل ومن الجاه والتكريم ومن النعيم كالعيش الذي عاشوا فيه في الدنيا قياساً لأمر الآخرة على أمر الدنيا،

---

ولذا قال من قال من السلف: من عَبَدَ الله بالحب وحده؛ فهو زنديق، ومن عبده بالرجاء وحده؛ فهو مرجيء، ومن عبده بالخوف وحده؛ فهو حروري، ومن عَبَدَه بالحب والخوف والرجاء؛ فهو مؤمن موحد». اهـ. معارج القبول (٤٣٧/٢)، الفتاوي (١٤٩/١٠)، وما بعدها.

الآباء ما زعموا، وبئس ما اعتقدوا.

إذن؛ المرجئة قوم غلوا وبالغوا في الغلو في نصوص الوعد الكريم، وتركوا نصوص الوعيد جانبًا، بخلاف أهل السنة والجماعة علماء السلف وأتباعهم بإحسان؛ فإنهم عبدوا الله - تبارك وتعالى - بالحب والرجاء والخوف والذل له بِحَمْدِهِ، فوفقاً للمراد المستقيم؛ لأنَّ في هذه العبادة على هذه الصورة وعلى هذا الحال جمعاً بين نصوص الوعد والوعيد، فلم يسلكوا مسلك الخوارج والمعتزلة، ولم يسلكوا مسلك أهل الإرجاء الذين قالوا: لا يضر مع الإيمان معصية، كما لا ينفع مع الكفر طاعة. ولم يسلكوا مسلك الصوفية الضالة المضلة.

ومن الإحسان في العقيدة: الإقرار بريوبية الله بِحَمْدِهِ، وهذا النوع من التوحيد أقرَّ به المشركون، ولم يخالف فيه إلا شرذمة قليلة من أهل الإلحاد، كانوا يُسمون الدهريين، سَاهُم القرآن بذلك، حيث قال - عز من قائل - عنهم: ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاةٌ لَدُنْنَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يَهْكُمُ إِلَّا الْدَّهْرُ﴾ [الجاثية: ٢٤]. ويسمون بـ: «الملاحدة»، أو «الطبائعيين»، أو «الماركسيين»؛ لأنهم أنكروا وجود الله بِحَمْدِهِ.

واشتهر عنهم قولهم: «لا إله، والحياة مادة». فنسوا الله بِحَمْدِهِ، ونسياهم أنه إنما هو كبر وعناد، وإلا فإنهم يعلمون أن لهم ربًا خالقًا ورازقًا، أنشأهم من العدم في هذه الحياة، وينقلهم منها غير مختارين؛ إلا أنهم يتكلمون، ويقولون: «إن الطبيعة هي التي توجد وتنبني». وقالوا كلمتهم الذميمة: «إنَّ هِيَ إِلَّا أَرْحَامٌ تَدْفَعُ، وَأَرْضٌ تَبْلُغُ». فإذا سئلوا عن الطبيعة؛ قالوا: «قوة فاعلة». غير أنهم لا يدركون عن حقيقة هذه القوة ولا عن صفاتها؛ لأنَّ مقالتهم هذه مجرد افتراء واصطلاح إلحادي.

وأما أهل السنة وأهل الحق من علماء وأتباع العلماء، فإنهم ينسبونخلق والإيجاد

والإمامية والبعث والتصرف المطلق في عالم السماوات وعالم الأرض إلى الله الواحد الأحد، الفرد الصمد الذي لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد.

ومن الإحسان في العقيدة: الإيمان بذات الله وأسمائه الحسنى وصفاته العلا على الوجه الذي يرضي الله تبارك وتعالى عنهم، إيماناً بذاته وأسمائه وصفاته بدون تشبيه، أو تمثيل، وبدون تأويل، ولا تحريف، ولا تعطيل، بل على الوجه الصحيح، كما أمرهم الله عَزَّلَهُ ، وعلّمهم بقوله: ﴿لَئِنْ كَمِلْتَهُ شَفَتُهُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ﴾ [الشورى: ١١].

أما الإحسان في الشعائر التعبدية بدءاً بالطهارة التي فرضها الله تعالى في كتابه، وبينها رسوله عليه السلام بياناً مفصلاً في سنته، حيث قال الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ قَمْتُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ الصَّلَاةَ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيهِكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسِحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنَ وَإِنْ كُنْتُمْ جُنُباً فَاطْهُرُوا وَإِنْ كُنْتُمْ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ النَّارِبِطِ أَوْ لَمْ يَسْتُمْ الْإِسَاءَةَ فَلَمْ يَجِدُوا مَاءَ فَتَيَمِّمُوا صَعِيدَاً طَبِيبَاً فَامْسِحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ مَشْهُهَ﴾ [المائدة: ٦٠].

فيَّنَ الله تعالى فرض الطهارة لأهميتها، وكيف لا تكون مهمة وهي شرط أساسي من شروط صحة صلواتنا فريضة ونافلة، بل وفي غيرها كالطواف بالبيت، وتلاوة القرآن، ونحو ذلك، وبينها النبي عليه السلام بقوله وفعله؛ إذ قال في تعليمه للمسيء في صلاته حيث قال له: «إذا قمت إلى الصلاة فأسبغ الوضوء»<sup>(١)</sup>. فأمره بادع ذي بدء بالطهارة، وأمر أصحابه

(١) أحوجه البخاري في (١/٢٤٧)، ومسلم (١/٢٩٨)، ونصه عن أبي هريرة رضي الله عنه: «إذ رأى رسول الله عليه السلام دخول رجل فصلَّى، فسلَّمَ على النبي عليه السلام، فرد وقال: ارجع فصلَّ، فإنك لم تصلَ فرجع يُصلِّي كما صَلَّى، ثم جاء فَسَلَّمَ على النبي عليه السلام، فقال: ارجع فصلَّ، فإنك لم تصل ثلاثاً». فقال: والذي يبعثك بالحق، ما أحسن غيره، فعلماني. فقال عليه السلام: إذا قمت إلى الصلاة فتُكبر، ثم أقرأ ما تيسر معك من القرآن، ثم اركع حتى تطمئنَ راكعاً، ثم ارفع حتى تعتدل قاتماً، ثم اسجد حتى تطمئن ساجداً، ثم ارفع حتى تطمئن جالساً، وافعل ذلك في صلاتك كلها». وزاد مسلم: «إذا قمت إلى الصلاة؛ فأسبغ الوضوء، ثم استقبل القبلة فكبر».

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

أن يحضروا له ماءً في طست<sup>(١)</sup> فتوضاً لهم وهم يشاهدون<sup>(٢)</sup>. ليحملوا عنه فقه طهارتهم. فيعملوا به وبلغوه غيرهم، وفعله هذا يعتبر بياناً للآية الكريمة التي في سورة المائدة. وأخبر الله تعالى أنه متى فقد الماء، أو فقدت القدرة على استعماله؛ فعلينا أن نتيمه صعيداً طيباً، فنسعّ وجوهنا وأيدينا.

وأوضح ذلك النبي ﷺ كما في حديث عمار حيث قال له: «إنما يكفيك أن تضرب بيديك الأرض هكذا»<sup>(٣)</sup>. وضرب بها ضربة واحدة، ومسح الشهال على اليمين، ومسح وجهه، وهذا بيان لكيفية التيمم، سواء كان الحدث أكبر، أو كان الحدث أصغر. وامتداداً إلى الإحسان في الصلاة، والإحسان في الصلاة: إقامتها، وإقامتها: تشمل نواحي متعددة تتعلق بالصلوة من: مراعاة دخول الوقت، ومراعاة إقامة الطهارة، ومراعاة حفظ أقوالها وأفعالها وأذكارها التي قسمها العلماء بالتبيع والاستقراء من نصوص الكتاب والسنة إلى: شروط، وأركان، وواجبات، وسنن قولية، وسنن فعلية. ومحل التوسع في إقامة الصلاة: كتب شروح الحديث، وكتب الفقه، فقد أجاد العلماء وأفادوا -رحمهم الله- في بيان ذلك بما لا مزيد عليه، وما على طالب العلم إلا أن يمشي على الأثر؛ ليتحقق سنة سيد البشر -صلى الله عليه وسلم-.

(١) الطست: جمعه طسوت، إناء من نحاس لغسل الأيدي، المنجد (ص ٤٦٦).

(٢) يشير الشيخ إلى الحديث الذي روی عن حران: «أن عثمان رضي الله عنه دعا بوضوء، فغسل كفيه ثلاث مرات، ثم تضمض، واستشقر، ثم غسل وجهه ثلاث مرات، ثم غسل يده اليمنى إلى الكعبين المرافق ثلاث مرات، ثم اليسرى مثل ذلك، ثم مسح برأسه، ثم غسل رجله اليمنى إلى الكعبين ثلاث مرات، ثم اليسرى مثل ذلك، ثم قال:رأيت رسول الله ﷺ توضاً نحو وضوئي هذا، ثم قام فركع ركعتين لا يحدث فيها نفسه؛ غفر له ما تقدم من ذنبه». أخرجه البخاري (٧٢ / ١)، ومسلم (٢٠٤ / ١).

(٣) أخرجه البخاري (١٢٧ / ١)، ومسلم (٢٨٠ / ١).

وهكذا الإحسان في بقية أركان الإسلام، وأركان الإيمان، وسائر العبادات من ثرائض ونواقل وواجبات، كل ذلك يجب أن يكون على سبيل الإحسان؛ لأنه شرط أساسي من شروطها، وبدون الإحسان في العبادة لا تناول التقوى، وبدون تقوى الله لا يقبل العمل.

والدليل على أن الإحسان شرط في كل عبادة يقوم بها الإنسان ابتغاء مرضاته الله: قول الله تعالى: ﴿وَمَن يُسْلِمُ وَجْهَهُ إِلَى اللَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثْقَىٰ وَإِلَى اللَّهِ عَيْقَبَةُ الْأُمُورِ﴾ [لقمان: ٢٢].

فقال: ﴿وَهُوَ مُحْسِنٌ﴾. فاعتبر الإحسان شرطاً أساسياً في إقامة الدين. وإسلام الوجه لله الذي هو التوجه إلى الله على طريق الحق علمًا وعملاً، ودعوة وخلقًا، وأدبًا وسلوكاً، على مراد الله، وعلى نهج رسول الله ﷺ، وعلى منهج سلفنا الصالحين الذين تلقوا العلم عن رسول الله ﷺ، ورسول الله قد تلقاه عن جبريل عليه السلام: الأمين، وجبريل الأمين تلقاه عن رب العالمين، فهذا السند العظيم الذي أوصل العلماء الربانيين وأتباعهم إلى الحق الواضح المبين الذي رضيه الله - تبارك وتعالى - لهم، وتحثهم عليه، ورغبهم فيه، ودعائهم إليه، وأثابهم عليه، فتبارك الله أحسن الخالقين.

وهكذا يجب الإحسان في منهج الجهاد، ومنهج الدعوة إلى الله تعالى . والدعوة ضرب من ضروب الجهاد، وقد تكون الدعوة بتعليم الخلق، وانتشالهم من الشرك إلى التوحيد على الوجه الصحيح، ومن ذل المعصية إلى عز الطاعة، ومن حماة الشر إلى فعل الخير. فإن ذلك كله يكون من أعظم أنواع الجهاد؛ لأن فيه إرضاء للرب، وإحياء للقلوب، وتبصرة للأمة؛ ليعبدوا الله تعالى على الوجه الذي أراده منهم وارتضاه لهم.

ولا يكون إحسان في الدعوة إلى الله إلا إذا سلك الدعوة إلى الله مسلك الرسل والأنبياء في دعوتهم، وبالأخضر بالنسبة لأمة محمد ﷺ ما جاء في كتابهم ليرسم لهم خط الدعوة ومنهجها الأصيل المأخوذ من قصص الرسل والأنبياء، والمأخذ أيضاً من قصص رجال

أتقياء أولياء تابعوا الرسل في دعوتهم وصبروا، كما قص الله عن مؤمن آل ياسين، ومؤمن آل فرعون، وامرأة فرعون، كيف صبر الجميع، وأثروا مراضي الله وَجَلَّ على ما نزل بهم من تعذيب الجبارية لهم، وغير هؤلاء من الصالحين المصلحين في كل زمان ومكان - رحهم الله وتولاهم، وجعل الجنة متربهم ومأواهم -.

إذن؛ فالداعي إلى الله بحاجة إلى ترسم خطأ الأنبياء والرسل الذين بدءوا بالدعوة إلى عقيدة التوحيد، وإلى التزام التكاليف الشرعية أمراً ونهياً، وإلى الدعوة للخلق بالحكمة والموعظة الحسنة: ﴿أُولَئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَهُدَى نَفْسُهُمْ أَفَتَرَدُ﴾ [الأنعام: ٩٠].

ومن أمعن النظر في دعوة الرسل والأنبياء والتابعين لهم؛ وجدها مختلف كل الاختلاف عن دعوات نشأت وأأسست نتيجة أفكار خاطئة وسياسات مدمرة، قد تخرب ولا تبني، وتفسد ولا تصلح.

ألا وإن من بنودها: المظاهرات في كل البلدان لإزعاج الناس، وربما تكون مظاهرات تجمع رجالاً ونساءً، والاغتيالات، والتنظيمات السرية في الأماكن التي لا يجوز أن تكون فيها تنظيمات سرية، وغير ذلك من الأمور التي أساءت إلى الدعوة، وأساءت بهذا التصرف إلى من يحب أن يدعو إلى الله؛ لأنهم انتقلوا بالدعوة من خطها المستقيم إلى خطوط غير مستقيمة شرعاً وعقلاً.

والذي يريد تبيان ذلك؛ فعليه أن يقرأ القصص القرآنية في دعوة الرسل والأنبياء، وفي توجيهات الله وَجَلَّ للخلق، وعليه أن يقرأ سيرة النبي الكريم -عليه الصلاة والسلام- في دعوته الرحيمة، وعليه أن يقرأ سيرة العلماء الربانيين علماء الشرع، علماء تفسير القرآن، وتفسير الحديث، وفهم العقيدة على وجهها الصحيح.

وعلى طلاب العلم إن أرادوا أن يكونوا دعاة صالحين مصلحين أن يقرءوا نهج الدعوة فيها ذكرت من كتاب الله، وسنة رسول الله -عليه الصلاة والسلام-، وسنة الخلفاء

نراشدين من بعده، وطريقة علمائنا الربانيين الذين ورثوا لنا وبين أيدينا هذا العلم الشرعي في بطون الكتب، من تفسير، وعقيدة، وحديث، وشرح حديث، وفقه، ووسائل هذه العلوم الشرعية التي لا يستغني عنها طلاب العلم بحال.

إذن: فلابد من الإحسان في منهج الجihad، ومنهج الدعوة إلى الله على الوجه الذي أشرت إليه، وهو مبسوط في مواضعه، وفي كتب ألفها العلماء في هذا الشأن.

وهكذا الإحسان يجب أن يكون في الولاء والبراء: يعني: من يجب عليك أن تواليه، ومن يجب عليك أن تعادي، وهذا الركن من أركان الدين نص عليه القرآن الكريم، ونص عليه النبي ﷺ في سنته المطهرة.

ففي القرآن الكريم: قال الله عزوجل: «لَا يَحْمُدُ فَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ يُوَادُّونَ مَنْ حَادَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ» [المجادلة: ٢٢]. إلى آخر الآية من سورة المجادلة.

وقال - تبارك وتعالى - ناهياً عن موالة الكفار: «الَّتِي تَرَ إِلَى الَّذِينَ تَوَلَّوْ قَوْمًا غَضِيبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مَا هُمْ مِنْكُمْ وَلَا يَنْهَمُ» [المجادلة: ١٤]. إلى غير ذلك من الآيات التي ترشد إلى معاداة الكافرين والعاصين بقدر معاصيهم.

وهكذا الآيات والنصوص التي ترشد إلى ولاء من تحب مواليهم، ويجب فهمها، والعمل بها، فعلى المسلم أن يتولى الله عزوجل ، فمن يتولى الله - تبارك وتعالى - حقاً وصادقاً، قوله تعالى: ظاهراً وباطناً؛ تولاه الله، ومن تولاه الله؛ حفظه في دنياه ويرزقه وأخراء.

قال الله عزوجل: «إِنَّمَا وَلِيَّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا الَّذِينَ يُقْيِمُونَ الْمَسْلَوَةَ وَيُؤْتُونَ الْزَكُوَةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ» [٥٥]. وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَلِيلُونَ» [المائدah: ٥٦].

«الَّهُ وَلِيُّ الَّذِينَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلْمَةِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلَئِكَ هُمُ الظَّاغِنُونَ» [٥٧]. الظاغنون يخرجونهم من النور إلى الظلمات أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون» [البقرة: ٢٥٧].

## طريق الوصول إلى إيضاح ثلاثة الأصول

إذن: يجب أن تتولى الله عَجَّةً، وتبهرن على هذه الولاية بفعل طاعته، وترك معصيته. وحبه حبًا عظيمًا فوق محبة كل شيء سواه. ويجب أن تتولى رسول الله عَجَّةً محبة لشخصه، ومحبة وإيمانًا لما جاء به. ورغبة ومحبة منا أن نُحشر تحت لوائه يوم تحشر الخالق، ويوم تُدعى كل أمة إلى كتابها. ويوم يُدعى كل أناس بما مأمورهم.

والدليل على تولي رسول الله عَجَّةً يتضح بالتفاعل مع ما جاء به جملةً وتفصيلاً من كتاب الله وسننته، نقتدي بها في الاعتقاد، وفي الأقوال والأفعال، وفي السيرة الطاهرة النقية، وفي التعامل بيننا وبين الله، وفي التعامل بيننا وبين عبد الله على اختلاف أصنافهم وشئ مستوياتهم، والتولي لإخواننا المؤمنين محبة، ونصحًا، وصدقًا في الإخاء، وحبًا للخير لهم، وكراهة لوصول الشر إليهم؛ تحقيقاً لقول النبي عَجَّةً: «المسلم أخو المسلم»<sup>(١)</sup>. ولقوله عليه الصَّلاة والسَّلام: «لا يؤمن أحدكم حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه»<sup>(٢)</sup>. ولقوله عليه الصَّلاة والسلام: «مثل المؤمنين في توادهم وترابعهم وتعاطفهم كمثل الجسد الواحد. إذا اشتكي منه عضو: تداعى له سائر الجسد بالسَّهر والحمى»<sup>(٣)</sup>. وجاء في الآخر: «مَنْ أَحَبَّ لَهُ وَأَبْغَضَ لَهُ وَأَعْطَى لَهُ وَمَنَعَ لَهُ؛ فَقَدْ اسْتَكْمَلَ الإِيمَان»<sup>(٤)</sup>.

(١) وتمامه: «لا يظلمه، ولا يسلمه، ومن كان في حاجة أخيه: كان الله في حاجته، ومن فرَّج عن مسلم كربة: فرجَ الله عنه كربة من كربات يوم القيمة، ومن سرَّ مسلماً: ستره الله يوم القيمة». آخر جه البخاري في كتاب المظالم والغضب، باب: لا يظلم المسلم المسلم ولا يسلمه (٢٤٤٢) (١٩٠)، ومسلم (٤) (١٩٩٦).

(٢) آخر جه البخاري (٢١/١)، ومسلم (٦٧/١).

(٣) آخر جه مسلم (٤/١٩٩٩).

(٤) آخر جه أبو داود (٤/٢٢٠)، وصَحَّحَهُ الألباني في صحيح سنن أبي داود (٣/٨٨).

وقال ابن عباس رضي الله عنهما: «الحبُّ في اللهِ، والبغضُ في اللهِ، والموالاةُ في اللهِ». وَمَعْدُودٌ  
في اللهِ، فإنما تناول ولانية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصوته  
حتى يكون كذلك، قال: وإن عامَةً مؤاخة الناس اليوم على الدنيا، ولا يُجدي عنهم ذلك  
 شيئاً»<sup>(١)</sup> قالها وهو في عصر متصل بعصر النبوة، فكيف بعصرنا هذا، لكن الله تعالى عباداً  
ذكوراً وإناثاً في أرض الله يطبقون قاعدة الولاء والبراء كما جاءت بها النصوص؛ إيماناً بما دلت  
عليه هذه النصوص، ووفاء بما رسم الله لها في كتابه المترزل، وعلى لسان رسوله المرسل.  
ومن هنا وجوب بعض الكافرين والمرتكبين بغضنا كاملاً؛ لأنهم أعداء الله، وأعداء  
رسوله، وأعداء المؤمنين، ووجوب أيضاً بغض المتحرفين عن منهج السلف بقدر بعدهم  
عن الحق، وتمسكهم بالباطل، وهم في ذلك درجات، منهم أهل البدع وما أشنعها،  
ويكفي أن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال في حقها: «كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلاله، وكل ضلاله في  
النار»<sup>(٢)</sup>. أي: صاحبها، وهو حكم عام يشمل جميع البدع: الاعتقادية، والقولية، والفعلية،  
والعملية.

فموقف أهل السنة والجماعة -وفي مقدمتهم أصحاب رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ- من أهل  
البدع الذين انحرفو عن خط أصحاب رسول الله وما كانوا عليه: البغض لهم، والتحذير  
منهم، بل والبراءة من صنيعهم كما في قصة عبد الله بن عمر لما شكا إليه جماعة بأنهم  
سمعوا قوماً يقولون: «لا قدر». فأتوا إلى عبد الله بن عمر، فاهتمَ بذلك اهتماماً شديداً،

(١) آخر جه الطبراني في المعجم الكبير (٤١٧/١٢)، عن ابن عمر، وأورده ابن رجب في كتاب جامع  
العلوم والحكم (١٢٥/١)، والمروزي في تعظيم قدر الصلاة (٤٠٦/١)، عن ابن عباس، وإسناده  
ضعيف لأجل ليث، وهو ابن أبي سليم.

(٢) آخر جه مسلم (٢/٢)، والنسيائي (١/٥٥٠)، وزاد: «وكل ضلاله في النار». وهي عند البيهقي أيضاً  
قال عنها الألباني: وسندتها صحيح في إرواء الغليل (٣/٧٣) (٦٠٨). (٣٠٣/٣).

وقال قوله المشهورة: «أَخْبِرُوهُمْ بِأَنِّي بُرِيءُ مِنْهُمْ، وَهُمْ بِرَاءُ مِنِّي»<sup>(١)</sup>. وهو من هو: علمًا، وعملًا، وتأسيًا بالنبي ﷺ في كل شيء.

إذن: فأهل البدع الذين يدعون الناس إلى بدعيهم - أيًا كان نوع هذه البدع يجب أن يهجروا، وأن يُخدرُوا، وأن تُترك مجالسهم والاجتماع معهم، والغدو والرواح إليهم ومعهم، وما ذلك إلا لخطر البدعة وشؤمها.

ولئن رتب العلماء الأفضل المعاصي بالتبني والاستقراء من نصوص الكتاب والسنة؛ ذكروا القول على الله بغير علم أعظم المعاصي وأكبر الذنوب؛ لأنَّ افتراء على الله، ثم الشرك بالله - تبارك وتعالى - الذي لا يغفره الله، وأتبعوا ذلك بالبدع الضالة المضلة لخطر البدع؛ لأنَّها إحداث في الدين ما ليس منه، والله تعالى قد أكمل الدين، فليست الأمة بحاجة إلى أن يأتي من يزيد ويتوسع في الدين، ويأتي بما لم يكن مشروعًا فيه.

نعم، ليست الأمة بحاجة إلى ذلك، ولكن الأمة بحاجة إلى أن تعرف دينها، وأن تعمل بمقتضاه، وتدعو إليه، فهو دين كامل متكمال بشهادة الله - تبارك وتعالى -: «اللَّهُمَّ أَكْمَلْتَ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِيْنَكُمْ» [المائدة: ٣].

ومن جملة البدع: بدع الجهمية، والمعزلة، والخوارج، والحلولية، والاتحادية، والمفوضة، والأشاعرة، ونحوهم مفصَّلة في كتب العقائد.

كما من جملة البدع على الساحة: التنظيمات السرية التي سميت بأسماء جديدة كـ: إخوانية، أو سرورية قطبية، أو جماعة تبليغية، أو جبهة كذا، وحزب كذا، ونحو ذلك من الأسماء التي ساها زعماء هذه الطوائف، ودعوا الناس إلى الانحراف في نظمها ومناهجها،

(١) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان، باب: بيان الإسلام والإيمان والإحسان (١/٣٦)، (٨)، ورواه أحمد (١/٢٧، ٢٨، ٥٢).

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

كل هذه بدع باطلة، وكم فيها من الشرور والفوبي، قد أصيب أهلها بانحراف عن سبب الولاء والبراء الشرعيين، فعكسوا القضية، فجعلوا الولاء والبراء لأئمة تلك الأحزاب والجماعات وإن كانوا في خطأ وابتداع.

وأذكر عبارة قالها رجل إخواني مؤلف اسمه: جاسم المهلل في كتابه «جلسات مع كتاب وقفات للدعاة فقط»، وهو يرد على: محمد بن سيف العجمي -أثابه الله- الذي نصر منهج السلف، ورداً على المبتدعين، هذه العبارة هي قول جاسم المهلل: «وإنَّ منهج الإخوان ليرفض أي شخص لا يتقييد بنظامه، وإن كان من أورع الناس علىِّهِ وعملاً، ومن أخشىهم في الصَّلاة»<sup>(١)</sup>. يعني: أنَّ الذي يقوم بهذه الطاعات، ولكنه لا يتقييد بنمود منهج «الإخوان المسلمين»، الذين خططوا له ورتبوه على غير منهج الحق في جل بندوه. إذن؛ إنه لم يطبق في هذا المنهج الإخواني قاعدة «الولاء والبراء» بحق، بل عكست فيه القضية، فقد يوالي في المنهج الإخواني مَنْ لا يستحق الولاء، ويُعادي فيه مَنْ لا تخوز مُعاداته. ونعود بالله من تصرفات الحمقى.

ونحن نحذر دائمًا إخواننا وأبناءنا من هذه الكتب التي هي نتيجة أفكار وتحطيم وملابسات أحاطت بالقوم، وغایيات أرادها القوم، سواء كانوا تبليغيين، أو إخوانين، أو غيرهم من أهل التنظيمات والseries، وما شاكل ذلك من أنواع الانحرافات. نعم، إننا نحذر أنفسنا، ونحذر أبناءنا وإخواننا، ونربطهم نصائحًا لهم بكتاب الله عز وجل بالفهم الصحيح، وبصحيح سنة رسول الله ﷺ كذلك، وبمنهج السلف الصالحين في دعوتهم وولائهم وبرائهم على ضوء الكتاب والسنة، هذا هو الحق، فمن أحب لنفسه أن يمشي في صراط مستقيم؛ ليرضي رب الرحيم، وينقذ نفسه من عذاب الله ومقته

(١) انظر كتاب «وقفات مع كتاب للدعاة فقط» (ص ١١٢) لـ محمد بن سيف العجمي -أثابه الله- .

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

وسخطه؛ فعليه أن يترسم خطأ منهج السلف الصالح؛ لأنَّه منهج رباني، ومنهج نبوى. ومنهج سلفي مأخوذ من كتاب الله ومن سنته نبيه -عليه الصلاة والسلام-، ولا يعدل عن هذين المصدرين الكريمين يمْنَأ ولا يسْرَأ، فالعدول عنهما انحراف عن جادة الحق وسبيل الصواب.

وهكذا أيضًا الإحسان في السنن التي هي دون الفرائض -أعني: سنن الصلاة الراتبة، وغير الراتبة، وسنن الذكر-: بأن يكون على الوجه الشرعي، لا ذكرًا صوفياً، ولا غفلة عن الذكر.

وهكذا في الصدقات النافلة، ثم في طلب العلم، والتَّوسيع فيه ونشره ابتغاء مرضاه الله والدار الآخرة.

ولا يكون العبد محسناً في ذلك إلا إذا أخذ ما ذكر من العبادات من كتاب ربِّه، وسنة رسوله -عليه الصلاة والسلام- الصحيحة، ودرج على ما عليه سلفنا الصالح الذين فهموا هذا الدين حق الفهم، وما أشكل من الأمور ذات الخلاف التي يسُوغ فيها الخلاف تبحث بواسطة العلماء الربانيين الذين إذا اختلفوا في مسألة ما من مسائل الشرع والدين؛ ردوا ذلك إلى الكتاب والسنة؛ امثلاً لقول الله تعالى: «وَمَا أَخْتَلَفْتُمْ فِيهِ وَمِنْ شَيْءٍ عَلَيْهِ حُكْمُهُ إِلَيَّ أَلْوَهُكُمْ» [الشورى: ١٠].

وامثالاً لقول الله تعالى: «فَإِنْ تَنْزَعُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّهُ إِلَيَّ اللَّهِ وَرَسُولِهِ» [النساء: ٥٩]. أي: إلى كتاب الله، وإلى رسول الله صلى الله عليه وسلم أيام حياته، وإلى سنته الكريمة الصحيحة بعد مماته، وفي الكتاب والسنة حل لكل مشكلة ولكل قضية؛ لأنَّ الله تعالى شرع هذا الدين ليكون للأمة جماء إلى أن تقوم الساعة، وإلى أن يُرفع هذا العلم إلى الله الذي أنزله.

هذه حقائق شرعية سهل معرفتها وفهمها حق الفهم السير المستمر في طلب العلم، والجلوس في حلقاته؛ ابتغاء مرضاه الله؛ وابتغاء تبصير النفس بالحق، ومن ثم تبصير الغير.

فخير الحسنات وأفضل القربات وأزكي العبادات: أن يوفقك الله - أيها المسلم - لتعلم على شرعاً تتفع به، ثم تعود به إلى إخوانك المسلمين داعياً ومعلمًا، ومبشراً ومحذراً، وناصحاً ومجاهداً، كما كان إمامك محمد صلوات الله عليه وآله وسلامه يفعل ذلك، فكان أيام حياته المباركة - وغالب مكتبه في المسجد - يعلم الجاهل، ويفتني المستغلي، ويعقد أولية الجهاد، ويجهز السرايا، ويعلم الناس، وبهذه السنة المجيدة أخذ أصحابه الكرام، وعلى رأسهم الخلفاء الراشدون.

وما نصيحة أبي هريرة رضي الله عنه لأهل السوق في المدينة عن الأذهان ببعيد، فقد غدا إلى المسجد، ثم غدا إلى السوق، وكان قد خرج من المسجد وهو زاخر بحلقات العلم والذكر الشرعي والقراءة، حلقات كل يرغب نوعاً من أنواع العلم، ونوعاً من أنواع العبادة، وخرج أبو هريرة من عندهم، ونادي في أهل السوق: «يا أهل السوق، ما أعجزكم!! قالوا: وماذا؟! قال: ميراث رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه يُقسّم في المسجد وأنتم ها هنا. فخرجوا مسرعين إلى المسجد، ثم رجعوا، فقالوا: ما رأينا شيئاً. فقال: وماذا رأيتم؟ قالوا: رأينا حلقاً: حلقة يتذكرون فيها الحلال والحرام، وحلقة يقرءون فيها القرآن، وحلقة يذكرون الله - تبارك وتعالى -. فقال: ذاك ميراث رسول الله صلوات الله عليه وآله وسلامه <sup>(١)</sup>.

فكلمة الإحسان - يا أبناءنا الكرام، ويا إخواننا الفضلاء - كلمة عظيمة، جليلة القدر، واسعة المعاني بحيث لا نستطيع حصرها في مقام واحد، وحسبنا ما ذكرناه هنا على سبيل الاختصار؛ ليعلم ويفهم، والله أعلم وأحكم، وبعباده أرحم.

وقد أورد المؤلف - رحمه الله - من الأدلة على الإحسان، فقال:



(١) رواه الطبراني في الأوسط (٢/١١٤)، وقال الميثمي في المجمع: وإسناده حسن. (١/١٢٣).

والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُخْسِنُونَ﴾ [٩٥].

### الشرح

[٩٥] قول الله تعالى: ﴿إِنَّمَا مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُخْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨]. قلت: ويكتفيهم شرف أن الله معهم، ومن كان الله معه؛ فإنه لا يضيع، ولا يمكن أن ينحرف، ولا يخيب لا في الدنيا، ولا في البرزخ، ولا في الآخرة، وإذا أحبت أن يكون الله معك؛ فعليك أن تكون محسناً في أعمالك الظاهرة والباطنة، وقد وعدك الله وعداً كريماً: ﴿إِنَّمَا مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا وَالَّذِينَ هُمْ مُخْسِنُونَ﴾ [النحل: ١٢٨]. فالاتقوى قرينة الإحسان وهو شقيقها، شيئاً مثلاً مثلاً، وركنان عظيمان.

تقوى الله: التي تتجلى في امثال أمره، واجتناب نهيه، ومتابعة رسوله - عليه الصلاة والسلام - قولًا، وفعلاً، وعملاً، ظاهراً وباطناً.

والإحسان: في كل شيء من العبادات الظاهرة والباطنة، أقوالها وأفعالها وأعمالها على المنهج الصحيح والوجه الصرير.



«وقوله: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَىٰ تَعْبِيرِ الرَّحْمَنِ لَمَّا يَرَكَ بِنَ حِينَ قَوْمٌ وَيَقْبَبُ فِي لَسْنِهِمْ إِنَّمَا هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾ [٩٦].

وقوله تعالى: ﴿وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنٍ وَمَا تَسْتُو مِنْهُ مِنْ قُرْآنٍ وَلَا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إِلَّا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفْيِضُونَ فِيهِ﴾ [يونس: ٦٦].

### الشرح

[٩٦] واستدل رحمة الله بقوله تبارك وتعالى -: ﴿وَتَوَكَّلْ عَلَىٰ تَعْبِيرِ الرَّحْمَنِ لَمَّا

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصوات

الَّذِي يَرِيكَ حِينَ تَقُومُ ۝ وَنَقْبَلُكَ فِي الْمَاجِدِينَ ۝ إِنَّهُ هُوَ نَبِيُّ الْعَمَّابَدِ ۝  
أبلغ المواقع والتوجيهات الربانية السديدة؛ لأنَّه أمر بالتوكل على الله - عزَّ وجلَّ -  
على الله كفاه، وفيه إعلام لأمة القرآن بأنَّ الله - تبارَكَ وتعالَى - يرى حركاتِه وسكنَه -  
وتقلُّبِهم، لا تخفي عليه خافية من ذلك.

وختم الآية باسمين كريمين:

والثاني: العليم.  
أحدهما: السميع.

\* وفيها إثبات صفتين ذاتيتين:

الأولى: إثبات السَّمْع لله عَزَّ وجلَّ الذي يسمع جميع الخلق، لا يعزب عن سمعه  
مثقال ذرة في الأرض، ولا في السماء.

الثانية: إثبات العلم كذلك؛ لأنَّه قد أحاط بكل شيءٍ علَيْه.

صفتان حقيقيتان تليقان بعظمة الله وجلاله.

وصلى الله وسلم وبارك على النبي الكريم، وعلى آلِه وصحبه أجمعين ..



## الدرس الثاني عشر

«الأصل الثالث [٩٧]: معرفة نبِّيكم محمد ﷺ، وهو محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم، وهاشم من قريش، وقريش من العرب، والعرب من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل عليه وعلى نبِّينا أَفْضَل الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ - [٩٨]. وله من العمر ثلاَث وستون سنة: منها أربعون قبل النبوة، وثلاث وعشرون، نبِّيًّا ورسُولًا [٩٩]. نبَّي بـ: ﴿أَفَرَأَيْتَ﴾، وأرسل بـ: ﴿الْمُدَبِّر﴾ [١٠٠].

### الشرح

الحمد لله، والصَّلاةُ وَالسَّلَامُ على رسول الله ..

أما بعد: فقد مضى معنا الحديث في الدروس الماضية عن إيضاح الأصل الأول والثاني من الأصول الثلاثة ..  
وموضوع هذا الدرس: الأصل الثالث.

[٩٧] والأصل الثالث: يتعلَّق بمعرفة نبِّيكم محمد ﷺ معرفة حقيقة شرعية، من حيث النسب، ومن حيث البلد، ومن حيث ما جاء به النبي ﷺ من كتاب وسنة، وهو أهم شيء في الموضوع، والذي يجب أن يعْتَنَى بمعرفته بالتفصيل.

[٩٨] وقد بيَّن المؤلف - رحمة الله - نسب النبي ﷺ بقوله: «وهو محمد بن عبد الله ابن عبد المطلب بن هاشم، وهاشم من قريش، وقريش من العرب، والعرب من ذرية إسماعيل بن إبراهيم الخليل - عليه وعلى نبِّينا أَفْضَل الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ -».

[٩٩] ويبيَّن أنَّ عُمَرَ النبي ﷺ ثلاَث وستون سنة، منها أربعون قبل النبوة، وثلاث وعشرون نبِّيًّا رسُولاً.

[١٠٠] كما أوضح المؤلف - رحمة الله - بأنه - عليه الصَّلاةُ وَالسَّلَامُ - نبَّي بـ: ﴿أَفَرَأَيْتَ﴾، وأرسل بـ: ﴿الْمُدَبِّر﴾.

نبي بـ: «إقرأ». أي: أوحى الله ﷺ إليه صدر سورة **النذير** [١٠١].  
«عَلَمَ الْإِنْسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمْ» [العلق: ٥].

ثم فتر الوحي بعد ذلك مدة، ثم بعد ذلك أمره الله -تبارك وتعالى- بـ: «أَقِرِّ

حيث قال له: «يَا أَيُّهَا الْمُدَّيْرُ قُرْ قَاتِنْر» [المدثر: ٢-١].

وهذا النداء له سبب: وهو أنَّ النبي ﷺ لما أنزل عليه الوحي أول ما نزل صدر سورة «إقرأ»؛ رجع إلى أهله، وقال: «دَثْرُونِي، دَثْرُونِي». أي: يطلب أن يغطى بالثياب لشدة ما وجد، وفي رواية: «رَمْلُونِي، رَمْلُونِي». فأنزل الله ﷺ : «يَا أَيُّهَا الْمُدَّيْرُ قُرْ قَاتِنْر»، «يَا أَيُّهَا الْمَرْمِلُ قُرْ أَيْلَ إِلَّا قَلِيلًا» [المزمول: ١-٢] (١).

ففي نزول صدر سورة «إقرأ» لم يُؤمر بالبلاغ مباشرة، ولكن ليعلم شيئاً من الوحي، وأماماً في سورة «المدثر» فقد أمره -تبارك وتعالى- بالإذار والعبادة.



«بعثه الله بالنذارة عن الشرك، ويدعو إلى التوحيد» [١٠١].

### الشرح

[١٠١] والإذار لغة: إعلام مع التخويف، أي: لينذر قومه ويخوفهم بعقوبة الله - تبارك وتعالى - لمن عصاه، وعصى رسوله -عليه الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ-.

وأكبر معصية: ما كان عليه كفار قريش قبلبعثة في جاهليتهم، التي فيها من الفساد والضلالة ما هو معلوم ما يَبَيِّنُه الله -تبارك وتعالى- في كتابه، ويبَيِّنُه النبي ﷺ في سنته، وحفظته لنا وثائق التاريخ، فأمره الله بالنذارة عن الشرك وعن كل رذيلة وكل

(١) أخرجه البخاري (١٤/١)، ومسلم (١٣٩/١).

جهالة: ليحل محل الشرك: التوحيد، ويحل محل الرذيلة: الفضيلة، ويحل محل الجهل: العلم، ويحل محل قوانين الجاهلية شرع الله المطهر في بيان الحلال والحرام وسائر الأحكام.

\* \* \*

«وبلده مكة [١٠٢] والدليل قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا الْمُدَّرُّ [١٠٣] فَرُّ فَانِدُرُ ۚ وَرَبِّكَ فَكَرَّ ۚ وَبِالَّذِي نَطَعْرُ ۖ وَالرُّجْزَ وَاهْجُرَ ۖ وَلَا تَمْنَنْ سَنَكَرُ ۖ وَلِرِبِّكَ نَاصِرٌ﴾ [المدثر: ١-٧].

ومعنى: **﴿فَرُّ فَانِدُرُ﴾**: ينذر عن الشرك، ويدعو إلى التوحيد [١٠٤].

### الشرح

[١٠٢] ثم أخبر المؤلف -رحمه الله- أن مكة -حرسها الله- هي بلد النبي ﷺ، ولا شك في ذلك فـ «بلده مكة» وبلد آبائه وأجداده خير البقاع وأفضلها، وزادها الله بِحَلَّهُ تشريفاً وتكريراً ببعثة النبي ﷺ منها، وتطهيره هذا البيت الحرام الذي كان موطننا ومكاننا للألهة المتعددة، فقد ثبت أنه كان حول البيت ثلاثة وستون صنعاً تعبد من دون الله بِحَلَّهُ، حتى حطمها النبي ﷺ عام الفتح، فقد كان يُشير إليها بعصاً، ويقول: **﴿وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَطْلُ إِنَّ الْبَطْلَ كَانَ زَهُوفاً﴾** [الإسراء: ٨١] <sup>(١)</sup>.

[١٠٣] وقد فسر المؤلف -رحمه الله- صدر سورة المدثر التي أرسل بها النبي ﷺ. فالمدثر: هو المغطي بالثياب نتيجة الفزع الذي أصابه من نزول الوحي.

[١٠٤] وفي قوله: **﴿فَرُّ فَانِدُرُ﴾** خطاب للنبي ﷺ؛ لينذر قومه أي: ليخوفهم -عذاب الله إن استمروا على الإشراك بالله.

(١) أخرجه البخاري في كتاب التفسير، باب: **﴿وَقُلْ جَاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْبَطْلُ إِنَّ الْبَطْلَ كَانَ زَهُوفاً﴾** (٢٥٢، ٣).

(٤٧٢٠)، ومسلم في كتاب الجهاد والسير، باب: إزالة الأصنام من حول الكعبة (١٤٠٨/٣)، (١٧٨١).

﴿وَرَبِّكَ فَكِيرٌ﴾. أي: عظمه بالتوحيد» [١٠٥].

### الشرح

[١٠٥] وأمره بتعظيمه سبحانه في قوله: ﴿وَرَبِّكَ فَكِيرٌ﴾. أي: عظم ربّ بتوحيده بها تحمل كلمة التوحيد من معنى: توحيد الألوهية، وتوحيد الربوبية، وتوحيد الأسماء والصفات، هذه أنواع التوحيد وتقسيمها، هذا هو الحق الذي دلت عليها نصوص الكتاب والسنة، من استكملها وأتى بوازها؛ فهو الموحد، ومن انتقص شيئاً منها؛ فعنده نقص في التوحيد يجب أن يُكمله وأن يُتممه.

والامر للنبي ﷺ أمر لأمة، فكل مكلف من عالم الإنس والجن فهو مأمور بتوحيد الله عجل له الذي يتجلّ في تحقيق تلك الأنواع الثلاثة ولوازها.

\* \* \*

﴿وَنَبَأْكَ فَطَهَرَ﴾. أي: طهر أعمالك من الشرك» [١٠٦].

[١٠٦] كما أمره ربه بالطهارة في قوله: ﴿وَنَبَأْكَ فَطَهَرَ﴾. قال المؤلف: «طهر أعمالك من الشرك». وهو تفسير حق، غير أنّ الطهارة إذا أطلقت على العموم هكذا؛ فهي تشمل الطهارتين: الطهارة الحسية، والطهارة المعنوية<sup>(١)</sup>.

(١) قال ابن القيم - رحمه الله - في كتابه «إغاثة اللهمان من مصايد الشيطان» (ص ٦٤) ما نصه:  
فاعلم أن هاهنا أربعة أمور: أمران حسيان، وأمران معنويان.

فالتجasse التي تزول بالباء هي ومزيلها حسيان، وأثر الخطايا التي تزول بالتربية والاستغفار هي ومزيلها معنويان، وصلاح القلب وحياته ونعمته لا يتم إلاً بهذا وهذا، فذكر النبي - صل الله عليه وعلى آله وسلم - من كل شطر قسمًا به على القسم الآخر، فتضمن كلامه الأقسام الأربع في غاية الاختصار وحسن البيان، كما في حديث الدعاء بعد الوضوء: «اللهم اجعلني من التوابين، واجعلني من المتطهرين». فإنه يتضمن ذكر الأقسام الأربع». اهـ

﴿وَالرُّحْرُ فَاهْجِرُ﴾ الرجز: الأصنام. وهجرها: تركها وأهلها، والبراءة منها وأهلها»

[١٠٧]

### الشرح

والطهارة المعنوية: المراد بها التظاهر من دنس الشرك بنوعيه: كبيرة، وصغيرة، وشتي صوره وسائل البدع والمعاصي؛ إذ إنَّ الشرك والبدع والمعاصي قذارة ووساخة للقلوب والأرواح والجوارح؛ ولذا نلمس معنى الدعاء المأثور في الاستفتاح، وهو قول النبي ﷺ: «اللهم نقني من خططي بي كما ينقى الثوب الأبيض من الدنس»<sup>(١)</sup>. فاختطايا تكون قذارة ووساخاً ودنساً يلوث القلوب، ويلوث الأرواح والجوارح، ولا يتظاهر منها الإنسان إلا بفعل الطاعة.

كما تشمل الطهارة الحسية التي أمر بها النبي ﷺ، وأمرت بها الأمة، وهي طهارة الثوب، وطهارة البدن، وطهارة البقعة التي تتحذَّر مُصلَّى.

والآية تحمل المعنين وتتجه إلىهما؛ لأن التظاهر من دنس الشرك أمر مطلوب بالدرجة الأولى، والتطهير أيضًا من النجاسات والحدث ومن الخباث على اختلاف أنواعها أمر مطلوب للاشارة كذلك.

[١٠٧] وفسر المؤلف «الرجز» بـ: الأصنام، وأمر بهجرها؛ إذ إنه لا يتم التوحيد إلا باجتناب عبادة الأصنام والأوثان التي كان يعبدها كفار قريش، بل كفار العرب قاطبة، قريش ومن يأوي إليها وغيرهم من مخلوقات الله على وجه الأرض قبلبعثة النبوة، إلا من كان على ملة إبراهيم القديس، فبقي عليها أو بقايا من أهل الكتاب. ولما كان إعلان البراءة من الشرك وأهله أمرًا مطلوب؛ إذ لا يكفي أن ترك الشرك،

(١) أخرجه البخاري (٢٤٢/١)، ومسلم (٤١٩/١).

ولكن ترك الشرك، وتبرأ منه -أي: من عمله-، وتبرأ من أهله، وتعلن لهم البراءة، وهذا أصل في البراءة من العاصي على عمومها ومن العصابة، سواءً من أهل الشرك، أو من أهل النفاق، أو من أهل البدع، أو من أهل كبائر الذنوب، تبرأ منهم، والبراءة من كل شيء بحسبه، وكل شيء يقدر بقدرها.

ولما كان شأن التوحيد عظيم؛ إذ إنه مفتاح الجنة، والعاصم في الدنيا للدم والمال والعرض، وفارق بين المسلمين والكافر؛ فالموحد هو المسلم، والشرك شرًا أكبر هو الكافر، ولما كان القوم في جاهليتهم لا يعرفون من العبادات إلا الأصنام والأوثان، والتبرك بها، واللجوء إليها في حال الشدائيد والクロب غالباً؛ إذ قد يخلصون الله في بعض الشدائيد والクロب، كما في قول الله تعالى: ﴿فَإِذَا رَكِبُوا فِي الْفَلَكِ دَعَوْا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْرِكُونَ﴾ [العنكبوت: ٦٥].

أمّا في حال الرخاء فإنهم لا يقدّمون ولا يؤخرون إلا بعد التمسمح بأصنامهم وأوثانهم، سواءً كانت أشجاراً، أو أحجاراً، أو أخشاباً منحوتة، أو شمساً، أو قمراً .. أو نحو ذلك من المعبودات الباطلة التي كانت تُعبد من دون الله، حيث قد زين الشيطان لهم عبادتها، كما قال الله تعالى: ﴿أَفَنَّ زَيْنَ لَهُمْ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَءَاهُ حَسَنًا إِنَّ اللَّهَ يُصِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلَا تَدْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتْ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْهِ بِمَا يَصْنَعُونَ﴾ [فاطر: ٨].

ولما كان هذا شأن التوحيد، وكان ذلك وصف الأمة وحالها الذي هو الاتفاق على الباطل، وفي مقدمته: الشرك، والبدع، والرذائل.

«أخذ على هذا عشر سنين يدعو إلى التوحيد» [١٠٨].

### الشرح

[١٠٨] فقد مكث النبي ﷺ عشر سنين يدعو إلى تحقيق التوحيد، يدعوه إلى كلمة: «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ».

لأن كلمة «لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ» بتحقيقها يكون العبد قد توجه بالعبادة لله وحده دون سواه، ونبذ تلك الأصنام والأوثان.

وبتحقيق شهادة «أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولَ اللهِ» إيمان بالرسالة، وتصديق بيعة النبي ﷺ، وأنه مرسل من عند الله في هذه المدة الطويلة عشر سنين قبل أن تفرض الصلاة، وقبل أن تفرض أي عبادة من العبادات، وما ذلكم إلَّا لأهمية شأن العقيدة وعلم توحيد رب العالمين الذي كلف الله -تبارك وتعالى- به عالم الإنس والجinn بادئ ذي بدء قبل أن يُكلفهم بأي عبادة أخرى، ولا شك أن أزكي العبادات بعد التوحيد هي الصلاة، ولكن تأخرت فرضيتها لأهمية شأن عقيدة التوحيد وفهمها.

وكان يستجيب لدعوة النبي ﷺ الأفراد والجماعات من الرجال، والصبيان، والنساء، والأحرار، والعبيد على بطء، ولكنه ما كان يستعجل، وعندما قام بدعوته الرحيمة المتواصلة صابراً محتسباً حكيمًا، لين الجانب كما أمره ربه -تبارك وتعالى- أن يخاطب الخلق، وأن يصبر على أذاهم، وأن يتَحَمَّل كل شيء في سبيل دعوته الكريمة التي فيها انتشال لعالم الجن والإنس من مُوجبات الغضب إلى مُوجبات الرضا والجنَّةَ لمن أطاع الله، ولمن تابع الرَّسُولَ -عليه الصلاة والسلام- واستجاب لدعوته.

ولما آمن مع النبي ﷺ ما يقرب من سبعين رجلاً وامرأة، وكانوا يؤذون أشد الأذى من أولئك الأعداء؛ لأن هذا العدد بالنسبة للباقيين على الشرك عدد ضئيل، فلما لحقهم

صنوف من الأذى؛ أمرهم النبي ﷺ أن يُهاجروا إلى الحبشة؛ ليقيموا شعائر الدين بدون أذى. فهاجروا إلى الحبشة؛ لأن فيها النجاشي، وهو كما قال النبي ﷺ: «فيها ملك لا يظلم الناس عنده»<sup>(١)</sup>. إلا أنه لاحقهم كفار قريش إلى هناك حسداً وبغضاً وحقداً على الرسول - عليه الصلاة والسلام - وعلى أصحابه ليستأصلوهم؛ لتبقى لهم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى وغيرها من الأصنام والأوثان التي تعبد بالباطل وترجو.

ولكنَّ الله ربَّ ربي هذه الطائفة المؤمنة، ودافع عنها رغم ما أصابها من بلاء وجهد، فكانت الهجرة إلى الحبشة مرتين، وكانت الهجرة الثالثة إلى المدينة، ارتفعت فيها راية الإسلام بفضل الله ربِّنا، ثم بجهود الأنصار والمهاجرين الذين نصروا الله ورسوله، فنصرهم الله على كل عدو داخلي وخارجي.



«وبعد العشر عرج به إلى السماء، وفرضت عليه الصلوات الخمس» [١٠٩].

### الشرح

[١٠٩] وبعد العشرة السنين عرج بالنبي ﷺ إلى السماء، وصفة الإسراء والمعراج جاءت في القرآن الكريم<sup>(٢)</sup>، وجاءت في صحيح السنة المطهرة<sup>(٣)</sup>، وذلك لأنَّ النبي ﷺ

(١) أخرجه البيهقي في السنن الكبير (١٦/٩)، والطبراني في الكبير (٢/١١)، وقال الاهيثمي في المجمع: ورجاله رجال الصحيح غير إسحاق، وقد صرَّح بالمساع (٦/٢٤)، وأورده أبو نعيم في الحلية (١/١٥) من حديث أم سلمة وابن كثير في البداية والنهاية (٣/٦٤)، وابن هشام في السيرة (١/٢١٤)، وابن الجوزي في صفة الصفوة (١/١٥٥).

(٢) يشير الشيخ - حفظه الله - إلى قوله تعالى: «بُشِّرْنَا أَلَّذِي أَشَرَّى بِعَيْدِهِ، لَيَلَّا يَمْلِئَ الْمَسْجِدُ أَلَّفَّاصًا أَلَّذِي بَرَّكَنَا حَوْلَهُ لَيُؤْمِنَهُ مِنْ مَا يَلْتَهِ إِنَّهُ هُوَ التَّمَيِّعُ الْبَصِيرُ» [الإسراء: ١].

(٣) كما في البخاري (١٣٢/١)، ومسلم (١١٤٨/١).

كان في الحجر ذات ليلة، فأتته الملائكة، وشقت صدره من ثغرته إلى سرته، واستخر جوا قلبه وحشو حكمة وإيماناً، ثمَّ أسرى به على البراق دابة تضع حافرها عند متهي طرفها - إلى بيت المقدس، ولما وصل بيت المقدس؛ جمع الله له رسليه وأنبياءه، فَصَلَّى بهم إماماً، وكيفية ذلك من أمور الغيب التي لا ينبغي السؤال عن كيفيتها، وأمة الإسلام أمة تؤمن بالغيب، فصلَّى بهم حقيقة؛ ليظهر فضل النبي ﷺ على جميع الرسل والأنبياء.

وعرج به إلى السماء في المرقة التي يعرج فيها الأنبياء، والحديث معلوم ومشهور، وذلك أنَّ جبريل كان يرافقه، ولما وَصَلَّا إلى السماء الدنيا استفتح جبريل، مما يدل على أن السَّموات محرُوسة، وأنَّ لها أبواباً، وأنها مملوئة من خلق الله من ملائكته الكرام وغيرهم من جاء ذكرهم في شريعة الإسلام، فلما استفتح السماء الدنيا وسئل من معك؟ قال محمد. قالوا: وقد أُوحى إليك؟ قال: نعم. قالوا: مرحباً بالنبي الصَّالِح.

وهكذا كان رقيهما من سماء إلى سماء، ويُسَلِّمُ على مَنْ فيها من الرسل والأنبياء، حتى انتهى إلى السماء السابعة، وفُرِضَت عليه الصلوات في تلك الليلة خمسين صلاة، فمَرَّ على موسى عليه السلام، وقال له: «ماذا فرض عليك ربك يا محمد؟» قال: خمسين صلاة. قال: إنَّ أَمْتَك لا تستطيع ذلك، ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف. فرجع النبي ﷺ إلى ربِّه فسألَه التخفيف، فوضع عنه عشرَاء، فكان يرجع بين موسى وبين ربِّه، ويوضع عنه عشرَاء، حتى استقرت خمس صلوات، فقال الله -تبارك وتعالى-: «أمضيت فريضتي، وخففت عن عبادي: هُنَّ خَمْسٌ، وَهُنَّ خَمْسُونَ، لَا يُدَلِّلُ الْقَوْلُ لِدِي، خَمْسٌ فِي الْعَدْدِ، وَخَمْسُونَ فِي الْأَجْرِ». لأنَّ الله قال: ﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالَهَا﴾ [الأعراف: ١٦٠].

وأصبح في مكة بين ظهارِنِيهِمْ، وظهر الخبر، وأخبرهم النبي ﷺ، فكذبته الكثرة الكاثرة، حتى أتوا إلى أبي بكر، وأخبروه الخبر، وقالوا: «أصدقه؟» فقال: كيف لا أصدقه!!

وخبر السماء يأتيه صباحاً ومساءً<sup>(١)</sup>. ولم يتلعم، ولم يتوقف، ولم يقل إلاً بالحق والحكمة.



«وصل إلى مكة ثلاثة سنين» [١١٠].

### الشرح

[١١٠] ثمَّ بعد العشر التي كانت خاصَّةً بدعوة التوحيد، ومحاربة الشرك بالله تَعَالَى، وهو ما كانوا عليه من عبادة الأصنام والأوثان؛ جلس النبي ﷺ ثلاثة سنين بعدها يُصلِّي في مكة بعد أن يَرَى له جبريل موافقة الصَّلاة، كما ثبت في الحديث عن النبي ﷺ بأنه صَلَّى به جبريل في أول الوقت وفي آخر الوقت ما عاد المغارب، وقال له: «الصَّلاة بين هذين الوقتين»<sup>(٢)</sup>.

(١) أخرجه البخاري (٤٠٧/٤)، ومسلم (١٤٥/١).

(٢) يشير الشيخ - حفظه الله - إلى الحديث الذي رواه جابر بن عبد الله: «أَنَّ جَبْرِيلَ أَتَى النَّبِيَّ لِيَعْلَمَ مَوَاقِيتَ الصَّلَاةِ؛ فَتَقَدَّمَ جَبْرِيلُ وَرَسُولُ اللَّهِ خَلْفَهُ، وَالنَّاسُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ، فَصَنَعَ الظَّهَرَ حِينَ زَالَ الشَّمْسُ، وَأَتَاهُ حِينَ كَانَ ظِلُّ الرَّجُلِ مُثْلِ شَخْصِهِ، فَصَنَعَ كَمَا صَنَعَ، فَتَقَدَّمَ جَبْرِيلُ وَرَسُولُ اللَّهِ خَلْفَهُ، وَالنَّاسُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ، فَصَنَعَ الظَّهَرَ، ثُمَّ أَتَاهُ حِينَ وَجَبَ الشَّمْسُ، وَأَتَاهُ حِينَ كَانَ ظِلُّ الرَّجُلِ مُثْلِ شَخْصِهِ، فَصَنَعَ كَمَا صَنَعَ، فَتَقَدَّمَ جَبْرِيلُ وَرَسُولُ اللَّهِ خَلْفَهُ، وَالنَّاسُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ، فَصَنَعَ الْمَغْرِبَ، ثُمَّ أَتَاهُ حِينَ الشَّفَقَ، فَتَقَدَّمَ جَبْرِيلُ وَرَسُولُ اللَّهِ خَلْفَهُ، وَالنَّاسُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ، فَصَنَعَ الْعَشَاءَ، ثُمَّ أَتَاهُ حِينَ اسْتَقَرَ الْفَجْرُ، فَتَقَدَّمَ جَبْرِيلُ وَرَسُولُ اللَّهِ خَلْفَهُ، وَالنَّاسُ خَلْفَ رَسُولِ اللَّهِ، فَصَنَعَ الْغَدَاءَ، ثُمَّ أَتَاهُ يَوْمَ الثَّانِي حِينَ كَانَ ظِلُّ الرَّجُلِ مُثْلِ شَخْصِهِ، فَصَنَعَ مِثْلَ مَا صَنَعَ بِالْأَمْسِ، فَصَنَعَ الظَّهَرَ، ثُمَّ أَتَاهُ حِينَ كَانَ ظِلُّ الرَّجُلِ مُثْلِ شَخْصِهِ، فَصَنَعَ كَمَا صَنَعَ بِالْأَمْسِ، فَصَنَعَ الْعَشَاءَ، ثُمَّ أَتَاهُ حِينَ وَجَبَ الشَّمْسُ، فَصَنَعَ كَمَا صَنَعَ بِالْأَمْسِ، فَصَنَعَ الْمَغْرِبَ، فَنَمَّا ثُمَّ قَمَّا، ثُمَّ قَمَّا، فَأَتَاهُ فَصَنَعَ كَمَا صَنَعَ بِالْأَمْسِ، فَصَنَعَ الْعَشَاءَ، ثُمَّ قَالَ: مَا بَيْنَ هَاتِينِ الصَّلَاتَيْنِ وَقْتٌ». رواه النسائي (١٤٦٩/١٣١٠/١٢٨٢)، وقال عنه: «هذا حديث صحيح مشهور من حديث عبد الله بن

«وبعدها أُمر بالهجرة إلى المدينة» [١١١].

### الشرح

[١١١] وبعد إكمال المدّة ثلاثة عشرة سنة أُمر النبي ﷺ بالهجرة إلى المدينة النبوية، فهاجر إلى المدينة، وكان قد أتاه قبل ذلك وقد من المدينة وادعهم عند العقبة في موسم الحج، وعلمهم النبي ﷺ شرائع الإسلام، وأمنوا به، وصدقوا ورجعوا إلى أهلיהם ينشرون دعوة الإسلام، وينتظرون قدوم النبي ﷺ، فقدم عليهم بعد هذه المدة <sup>(١)</sup>.

وكانَ الهجرة من أَعْظَمْ أَبْوَابِ الْخَيْرِ الَّتِي فُتُحَتْ لِنَشَرِ الإِسْلَامِ؛ لِأَنَّ أَصْحَابَ النَّبِيِّ ﷺ كَثُرُ عَدْدُهُمْ، وَانْتَشَرَوْا دُعَاءً، وَنَزَّلَتْ آيَاتُ الْجَهَادِ لِمَنْ يَقْفَى فِي وَجْهِ الدُّعْوَةِ وَيَصْدُعَ عَنِ السَّبِيلِ، وَأَمْرَ اللَّهِ وَجْهُهُ نَبِيًّا - عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ - وَمَنْ مَعَهُ بِمُجَاهَدَتِهِمْ، فَعَقِدَتْ الْأُلُوَيْهُ وَالرَّaiَاتِ، وَجَمَعَتِ الْجَيُوشُ، وَتَمَّتِ الْغَزَوَاتُ، وَكَانَ النَّصْرُ حَلِيقًا لَهُمْ، وَإِنْ أَدْبَلُ عَلَيْهِمْ؛ فَإِنَّهُمْ يَصْبِرُونَ وَيَحْتَسِبُونَ ذَلِكَ؛ لِأَنَّ الْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ قَدْ وَعَدْهُمُ اللَّهُ أَحَدِ الْحَسَنَيْنِ: إِمَّا النَّصْرُ وَالْغَنِيمَةُ، وَإِمَّا الشَّهَادَةُ، فَكُمْ لِلشَّهَادَةِ مِنَ الْأَجْرِ الْعَظِيمِ.

والهجرة: الانتقال من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، والهجرة فريضة على هذه الأمة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، وهي باقية إلى أن تقوم الساعة، والدليل قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَنْهَا  
تَوْفِئُهُمُ الْمَلِئَكَةُ ظَالِمِي أَنفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَا كُنْتُمْ قَالُوا كُنْتُمْ مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضِ فَأَلَّا تَمْكُنُ أَنْفُسُ اللَّهِ  
وَاسِعَةً فَنَهَا جَرُوا فِيهَا فَأَوْتَيْكُم مَا وَهْمُ جَهَنَّمْ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾ <sup>(٢)</sup> إِلَّا مُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الْجَاهِلِ وَالْيَسَاءِ

المبارك، والشيوخان لم يخرجا، لعله حديث الحسن بن علي الأصغر». ووافقه الذهبي، وأخرجه البهقي في السنن الكبرى (٥٤١/١).

(١) انظر البداية والنهاية (١٧٥/٣)، والسيرۃ النبویة ابتداء هجرة النبي ﷺ وأبی بکر الصدیق <sup>رض</sup> (١/٣٣٥)، وصفة الصفوۃ، باب: ذکر هجرة رسول الله إلى المدينة (١/٢١٥).

وَالْوَلَدَنَ لَا يَسْتَطِعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَيِّلًا ﴿١١٢﴾ وَرَبِّكَ عَنْهُمْ بَغْرَبَةً عَنْهُمْ [١١٢].

## الشرح

[١١٢] ولا يردهم ذلك عن مواصلة السير في الجهاد والدعوة إلى نوركم، فأصبحت الهجرة فريضة من الفرائض التي كلف الله تعالى بها من أسلم وهم في ديار الكفر؛ بين ذمَّ الذين يتخلرون بين أظهر الكفار وهم قادرون على الهجرة إلى بلاد الإسلام، ذمَّهم الله - تبارك وتعالى -؛ لحرصهم على أوطانهم وأموالهم، فقال: ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَلَكُوكَ طَالِبِي أَنفُسِهِمْ قَاتَلُوا كُنُّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الْأَرْضِ، قَاتَلُوا أَمَّمَ اللَّهِ تَكُونُ أَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً فَهَاهُجِروا فِيهَا فَأُولَئِكَ مَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا﴾.

ولم يستثن من الذمِّ إلاَّ المستضعفين بقوله: ﴿إِلَّا مُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوَلَدَنَ لَا يَسْتَطِعُونَ حِيلَةً وَلَا يَهْتَدُونَ سَيِّلًا ﴿١١٣﴾ قَاتَلُوكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوَ عَنْهُمْ وَكَانَ اللَّهُ عَفُوا عَفُورًا﴾ [النساء: ٩٧-٩٩]. فهو لاءُ قوم عذراهم الله - تبارك وتعالى -؛ لأنَّهم غير قادرين على الهجرة، إما لأنَّهم يخافون على أنفسهم من أئمَّةِ الكفر؛ أو لأنَّهم لا قدرة لديهم تمكِّنهم من الوصول إلى المدينة.

وبقي حكم الهجرة ثابتاً إلى يوم القيمة من ديار الكفر إلى ديار الإسلام.  
وديار الكفر: هي التي يُعبد فيها غير الله تعالى، ويحكم فيها بغير شرعه، ولا يستطيع المسلم أن يقيم شعائر الإسلام فيها، هذه بلدة كفر يُغزى أهلها، ويُجاهدون ويتقاتلون حتى يكون الدين كله لله، فإذا هزموا، وتغلب الجيش الإسلامي عليهم، أخذوا أموالهم، وسبوا نساءهم وذارياتهم، واسترقوا رقابهم؛ فكانوا غنيمة للمسلمين.  
وببلاد الإسلام: هي التي يحكم فيها بشرع الله تعالى، وتقام فيها شعائر الدين، وفي

مقدمتها: توحيد رب العالمين، وقمع الشرك والشركين ولو حصلت فيها معاصر، ولو  
وجد فيها أفراد كفار؛ فهي بلد إسلامي ما دام الحكم فيها لشرع الله، وظهرت من  
المعبودات الباطلة، وارتقت فيها راية التوحيد، وقامت فيها شعائر الدين، وبُنيت فيها  
بيوت الله الطاهرة، فهي بلدة الإسلام على أي حال تكون.

إذن؟ من كان في ديار الكفر وهو مسلم وجب عليه أن يُهاجر إلى بلاد الإسلام، لأن يكون معدوراً من عذرهم الله من الضعفاء؛ فهو لا، إذا لم يستطيعوا الهجرة، فقد عذرُهُم الله -تبارك وتعالى-، ووَعَدُهُم بِمغفرته، أمّا مَنْ يُسْتَطِعُ الهجرة، ولم تُحْسِهِ إلَّا مصالحة كالأموال والأولاد ومسقط الرأس والوطن؛ فهذا محجوج قد ظلم نفسه، ولا يتضرر إلَّا ما قال الله: «إِنَّ الَّذِينَ تَوَقَّفُهُمُ الْمَلَائِكَةُ طَالِبِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمْ كُنْتُمْ» الآية. وهذا توبيخ من الملائكة بأمر الله لهذا الصُّنْفِ الذين يستطيعون أن يخرجوا من ديار الكفر، ولكنهم لم يخرجوا، أيثاراً للعاجلة على الآجلة.

\*وهنا مسائل تتعلق بهذا البحث منها:

- تحريم السفر إلى بلاد أهل الكفر بدون حاجة ملزمة، و اختيار المكث فيها كذلك، وزيادة في الشر عندما يختار الإنسان بلاد الكفر، وبجانب ذلك يطعن في بلاد الإسلام، هذا أجهل الناس، وأبعد الناس عن معرفة الحق، وكأنه أعمى ما تبين له سبيل الحق من سبل الباطل، فالفرار إنما يكون من بلاد الكفر إلى بلاد الإسلام مهما كان حالها؛ لأن النبي ﷺ قد حذر من مجتمعه المشركين، والرکون إليهم، والسكنى معهم، اللَّهُمَّ إِلَّا من أَجْحَانَه ضرورة من الضرورات، و حاجات من الحاجات التي لا تُتَعَضَّ إِلَّا من ديار الكافرين، وكل ضرورة وحاجة تقدر بقدرها.

أما من ذهب ليدعو إلى الإسلام، وقد تخصص بالعلوم الشرعية، والأسباب التي

تحول بينه وبين الواقع في الرذيلة أو الانحراف في مبادئ القوم؛ فيكون هذا مثله كمثل الغازي يغزوهم بدعاوة الخير، ثم يعود إلى وطنه، لاسيما إذا كانت هذه الأعمال تنظمها دولة إسلامية.

- وقد تكون هناك ضرورات تلجم إلى الذهاب إلى بلد الكفار: إما للعلاج، وإما لتعلم علم تحتاجه الأمة المسلمة، ولا يوجد في بلادها وديارها، وإما ليمثل دولة الإسلام في أمور دولية لا غنى عنها، فهذه من الأمور التي قد تستثنى، ولكن لا يذهب إلا من كان صاحب حصانة بالعلوم الشرعية والتقوى والإيمان، والخوف من الله - تبارك وتعالى -.

\* \* \*

«وقوله تعالى: ﴿يَعْبُدِي الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَإِنَّمَا فَاعْبُدُونِ﴾» [١١٣].

### الشرح

[١١٣] والدليل على أنَّ حكم الهجرة باقٍ: ما ذكره الله عَجَّلَ بِهِ في القرآن في قوله: «يَعْبُدِي الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّ أَرْضِي وَسِعَةٌ فَإِنَّمَا فَاعْبُدُونِ» [العنكبوت: ٥٦]. أي: واسعة، فلابد من الانتقال من الضيق إلى السعة، وببلاد الضيق هي بلاد الكفر، وببلاد السعة هي بلاد الإسلام.

\* \* \*

«قال البغوي - رحمه الله تعالى -: سبب نزول هذه الآية في المسلمين الذين في مكة لم يهاجروا ناداهم الله باسم الإيمان.

والدليل على الهجرة من السنة: قوله ﷺ: «لا تقطع الهجرة حتى تقطع التوبة، ولا تقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها» [١١٤].

## الشرح

[١١٤] وقول النبي ﷺ: «لا تقطع الهجرة حتى تنقطع التوبة، ولا تنقطع التوبة حتى تطلع الشمس من مغربها»<sup>(١)</sup>. وهذا دليل على امتدادها وبقائها متى وجد سببها، وانتفت موانعها.

غير أنَّ من استوطنوا وهم مسلمون في ديار الكفر بدون عذر شرعي، لا يحكم عليهم بالكفر، ولكنهم وقعوا في كبيرة من كبائر الذنوب، اللَّهُمَّ إِلَّا إِذَا أَتَوْا بِالْأَسْبَابِ  
التي نقلتهم من إسلامهم إلى الكفر -والعياذ بالله-، كأنْ يُفْضِّلُوا معاملة الكفار على  
معاملة الإسلام والمسلمين، أو يَرَوْا بِأَنْ أَنْسَهُمْ وحِيَاتِهِمُ الطَّيِّبَةَ إِنَّمَا هِيَ فِي بَلَادِ  
الْكُفَّارِ، وَحِيَاةُ الشَّرْوَمِ فِي بَلَادِ إِسْلَامٍ، فَهَذَا -والعياذ بالله- بُعْدٌ عَنِ اللَّهِ، وَانْحرافٌ عَظِيمٌ  
وَمُصْبِبٌ عَظِيمٌ.

وسبب ذلك كله: الجهل بالإسلام وجلالته قدره.

وصلَّى اللهُ عَلَى نَبِيِّنَا مُحَمَّداً، وَعَلَى آلهِ وَصَحْبِهِ ..



(١) أخرجه أبو داود (٣/٣)، وأحمد (١/١٩٢)، (٤/٩٩)، وصححه الألباني في الإرواء (١٢٠٨).

الدرس الثالث عشر

«فَلَمَّا أَسْتَقَرَ فِي الْمَدِينَةِ؛ أَمْرَ بِقِيَةِ شَرَائِعِ الْإِسْلَامِ، مُثْلِّهِ الزَّكَاةَ، وَالصَّلَاةَ، وَالصَّوْمَ، وَالْحُجَّ، وَالآذَانَ، وَالْجَهَادَ، وَالْأَمْرَ بِالْمَعْرُوفِ، وَنَهْيِ عَنِ الْمُنْكَرِ، وَغَيْرُ ذَلِكَ مِنْ شَرَائِعِ الْإِسْلَامِ، أَخْذَ عَلَى هَذَا عَشَرَ سَنِينَ، وَبَعْدَهَا تَوْفِيَ -صَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلَامُهُ عَلَيْهِ-» [١١٥].

الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

**أَمَا يَعْلَمُ:**

فقد مضى معنا في الدرس الثاني عشر أنَّ النَّبِيَّ نَبِيُّنَا بْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنَّهُ أَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِ صَدْرَ سُورَتِهَا إِلَى قَوْلِهِ: «عَلَّمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ إِلَيْنَا مَا لَمْ يَعْلَمْ» [العلق: ٥]. وَأَرْسَلَ بِهِ: «الْمُبَشِّرُ». لَمَّا أَنْزَلَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَيْهِ قَوْلَهُ - تَبَارَكَ وَتَعَالَى -: «يَأَيُّهَا الْمُدَّرِّثُ فَرُّ فَانِدِرُ» إِلَى قَوْلِهِ: «وَالرُّجْزَ فَاهْجِرْ». وَلَا تَمْنَنْ تَسْكِنْ كُرْ [١] وَلَرِنْكَ فَاصِرْ» [المدثر: ١-٧].

وعرفنا ما تيسر من المعاني المتعلقة بذلك الدرس، كما عرفنا حكم الهجرة، وأنها فريضة على هذه الأمة من بلد الشرك إلى بلد الإسلام، وأنها باقية إلى أن تقوم الساعة، وأن من كان في بلد الكفر وهو من أهل الإسلام لا يُعذر بالبقاء في بلد الكفر، إلا إذا كان من المستضعفين من: **الحال والنساء واللدان الذين لا يستطيعون حيلة، ولا يهتدون سبيلاً.**

[١١٥] ثم واصل المؤلف -رحمه الله- في بيان شرح سيرة النبي ﷺ بعد، فقد أذن الله له -عليه الصلاة والسلام- في الهجرة؛ لأنَّ الكفار كانوا يريدون القضاء عليه وعلى هذه الدعوة المباركة -دعوة التوحيد الحق- في بدايتها، ولكنَّ الله عَزَّلَ قاضي لنبِيٍّ بالهجرة،

## طريق الوصول إلى إيضاح الثلاثة الأصول

فأمره بها، فهاجر إلى المدينة وكان بصحبته أبو بكر رضي الله عنه، وكان أهل المدينة من الأنصار الكرام الذين أثني الله عليهم في محكم القرآن، كانوا يتظرون قدوم النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه كل يوم فرحين مستبشرين، فلما قدم النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه المدينة، واستقر بها؛ أمر ببقاء شرائع الإسلام.

وكانت الصلاة قد فرضت ركعتين ركعتين في مكة، فأقرت صلاة السفر، وأمنت صلاة الحضر، فكان يصلحها في المدينة أربعاء، إلا المغرب فتصلى ثلاثة، والأصبح فتصلى ركعتين.

ثم أنزل الله تعالى بقية الفرائض في المدينة خلال عشر سنين، والقرآن المدني ينزل على النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه: منه ما هو أحكام في بيان الحلال والحرام، ومنه ما هو إجابات على أسئلة، ومنه ما هو قصص وأمثال؛ لتأخذ منها الأمة العبرة والعظة .. إلى غير ذلك من أحكام الله التي كُلفَ بها المكلفوون من: زكاة، وصوم، وحج، وأذان، وجهاد، وأمر بالمعروف، ونهي عن المنكر، ودعوة إلى الله تعالى علينا؛ لأن وقت السرية قد ذهب.

أخذ على ذلك عشر سنين والأيات تتزل، والنبي صلوات الله عليه وآله وسلامه يبلغها، ويفسرها للناس، وهم أوعية العلم يحفظونها حفظاً جيداً، ويبلغونها إلى أهل الأرض في الآفاق، حتى أتى التابعون، وأخذوا عنهم العلم، وكان منهم العلماء الربانيون الذين بلغوا من بعدهم، وهكذا يبلغ هذا العلم، ويؤخذ جيلاً بعد جيل حتى يأتي اليوم الذي يُرفع من الأرض بموت أهله.

ولما حجَّ النبي صلوات الله عليه وآله وسلامه حجَّة الوداع، وبيَّنَ للناس في حجَّة الوداع ما يحتاجون إليه في معاشهم ومعادهم، إذ خطبهم خطبة عظيمة جامعة، ومنها خطبة يوم عرفة التي بيَّن فيها أحكاماً كثيرة لا تدخل تحت العَدُّ والحضر في هذا المقام، ومن ذلك أنه أعلم الأمة بأنَّ دماءهم وأموالهم وأعراضهم حرام عليهم.

ويبَّن لهم بأن الربا كله موضوع، ولا يجوز التعامل به بعد ذلك، وأشهد الله على الجميع بأنه بلغهم الرسالة، وأوضح لهم معالم الحق، وأنه لم يبق شيء يحتاجون إليه إلاً بينه لهم، وأنزل الله - تبارك وتعالى - في ذلك آيات بيات تعتبر من آخر آيات القرآن نزولاً، منها قول الله - تبارك وتعالى - : ﴿إِلَيْكُمْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ﴾ [آل عمران: ٢٣].

ومن ذلك قول الله - تبارك وتعالى - : ﴿إِذَا جَاءَهُ نَصْرٌ اللَّهُ وَالْفَتْحُ﴾ وَرَأَيْتَ  
الْأَنْسَابَ يَدْخُلُونَ فِي دِينِ اللَّهِ أَفَوْجًا ﴿فَسَيِّعَ حَمْدُ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرَةُ إِنَّمَا كَانَ تَوَابًا﴾ [النصر: ١-٣]. فقد أتت هذه السورة الكريمة تشير إلى قُرب وفاة النبي ﷺ، كما فهم ذلك هو، وفهم ذلك ابن عباس وغيره سبب نزولها<sup>(١)</sup>.

وآخر آية نزلت على النبي ﷺ، ولم ينزل بعدها شيء على قول جمهور المفسرين: قول الله - تبارك وتعالى - : ﴿وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَمُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفَّ كُلُّ نَفْسٍ مَا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ [البقرة: ٢٨١]. وقال لهم النبي ﷺ: «اجعلوها بين آية الدين وآية الربا»<sup>(٢)</sup>.

(١) كما أخرجه البخاري في كتاب تفسير القرآن من صحيحه، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس قال: «كان عمر رض يدخلني مع أشياخ بدر، فكان بعضهم وجد في نفسه، فقال: لِمَ تُدخل هذا معنا ولنا أبناء مثله؟! قال عمر: إنه من حيث علمتم. فدعا ذات يوم فأدخله معهم، فما رأيت أنه دعاني يومئذ إلاً ليزههم. قال: ما تقولون في قول الله تعالى: ﴿إِذَا جَاءَهُ نَصْرٌ اللَّهُ وَالْفَتْحُ﴾؟ فقال بعضهم: أمرنا نحمد الله ونستغفره إذا نصرنا، وفتح علينا. وسكت بعضهم فلم يقل شيئاً، فقال لي: أكذلك تتقول يا بن عباس؟ فقلت: لا. قال: فما تقول؟ قلت: هو أجل رسول الله ﷺ أعلم له، قال: ﴿إِذَا حَآءَ نَصْرُ اللَّهُ وَالْفَتْحُ﴾. وذلك علامه أجلك: ﴿فَسَيِّعَ حَمْدُ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرَةُ إِنَّمَا كَانَ تَوَابًا﴾. فقال عمر: ما أعلم منها إلاً ما تقول». (٣٣٢ / ٣).

(٢) ذكره القرطبي في تفسيره (٣٧٥ / ٣)، وابن حجر في الفتح (٦٦ / ٩).

ولما أكمل الله الدين، وأتم النعمة، ولم يبق شيء تحتاج البشرية إلى علمه وفهمه؛ أتى النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ الأجل المحتوم؛ لأنَّ الله قضى بالموت على المخلوقات، ويدخل في ذلك الرسل والأنبياء والملائكة وسائر المخلوقات: ﴿لِكُلِّ أَجْلٍ كِتَابٌ﴾ [الرعد: ٣٨]. إلَّا مَنْ ثَبَتَ اسْتِئْنَاؤُهُمْ بِنَصْ.

وأَخْبَرَ اللَّهُ نَبِيَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ فِي قَوْلِهِ: «إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ لَمَّا تَمَّ يَوْمُ الْقِيَامَةِ عِدَّ رَبِّكُمْ تَحْتَصِمُونَ» [الزمر: ٣١-٣٠].

وأَخْبَرَ بِذَلِكَ فِي قَوْلِهِ: «وَمَا مُحَمَّدٌ إِلَّا رَسُولٌ قَدْ خَلَّتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ فُتِّلَ أَنْقَبْتُمْ عَلَىٰ أَعْقِبِكُمْ وَمَنْ يَنْقِلِبْ عَلَىٰ عَيْقِبِهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهُ شَيْئًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ أَلْشَكِيرِينَ» [آل عمران: ١٤٤].

وَهَكَذَا أَخْبَرَ اللَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ فِي قَوْلِهِ: «وَمَا جَعَلْنَا لِشَرِّ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلُدُ أَفَإِنْ مَاتَ فَهُمْ لَا يَنْدِلُونَ كُلُّ نَفْسٍ ذَاهِةٌ إِلَيْهَا الْمَوْتُ وَتَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرٍ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ» [الأنبياء: ٣٥-٣٤].

فَمَرِضَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ فِي آخر شَهْرِ صَفَرِ وَأَوْلَ شَهْرِ رَبِيعِ الْأَوَّلِ إِلَى الْيَوْمِ الثَّانِي عَشْرِ مِنْ رَبِيعِ الْأَوَّلِ أَوِ الثَّالِثِ عَشْرِ، وَتَوَفَّ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ، وَكَانَ وَفَاتَهُ مِنْ أَعْظَمِ الْمَصَابِ الَّتِي عَمَّتِ الْأَرْضَ طَوْلًا وَعَرْضًا، وَأَثْرَتْ عَلَى أَصْحَابِهِ تَأثيرًا بَالْغَا حَتَّى إِنْ بَعْضَهُمْ لَمْ يُصَدِّقْ بِأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ قَدْ مَاتَ، وَمِنْهُمْ عُمْرٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ.

حَتَّى أَتَى أَبُو بَكْرَ وَكَانَ رَجُلًا مُسَدِّدًا وَمُؤْفَقاً فِي مَوَاطِنِ الْكَرُوبِ وَالْأَزْمَاتِ، فَدَخَلَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَاٰلِهٖ وَسَلَّمَ قَبْلَهُ، وَقَالَ قَوْلُهُ الَّتِي حَفِظَتْهَا وَثَانِقُ التَّارِيخِ: «طَبَتْ حَيَاً وَمِيتَاً». وَخَرَجَ إِلَى النَّاسِ وَهُمْ مُضطَرِّبُونَ، فَقَالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ، مَنْ كَانَ يَعْبُدُ مُحَمَّداً؟ فَإِنَّ مُحَمَّداً قَدْ مَاتَ، وَمَنْ كَانَ يَعْبُدُ اللَّهَ؛ فَإِنَّ اللَّهَ حَيٌّ لَا يَمُوتُ»<sup>(١)</sup>. فَزَالَ عَنْهُمُ الاضطرابُ، وَأَيْقَنُوا أَنَّ

(١) أَخْرَجَهُ الْبَخَارِيُّ (١/ ٣٨٤).

سنة الله في مخلوقاته أن يُقضى عليها بالموت، وما هو إلا انتقال من الحياة الدنيوية إلى الحياة البرزخية.

وقد أخبرنا الله - تبارك وتعالى - في آخر سورة الواقعة بأقسام الخلق عند الموت، حيث قال سبحانه: ﴿فَلَوْلَا إِذَا بَعَثْتَ الْمَلَائِكَةَ وَأَنْشَدْتَ حِينَئِذٍ نَّظَرُونَ فَلَوْلَا وَحْنَ قَرُبٌ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكُنْ لَا تُبَصِّرُونَ ﴾<sup>(١)</sup> فَلَوْلَا إِنْ كُنْتُ عَيْرَ مَدِينَ ﴿أَرْجِعُوهُمَا إِنْ كُنْتُ صَدِيقِنَ ﴾ فَإِنَّمَا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُفَرِّيْنَ فَرَوْقٌ وَرَبْحَانٌ وَحَتَّىٰ يَعْسِرُ ﴿وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ فَسَلَّمَ لَكَ مِنْ أَصْحَابِ الْيَمِينِ ﴾ وَأَمَّا إِنْ كَانَ مِنَ الْمُكَذِّبِينَ الصَّالِيْنَ فَتَرْزُلُ مِنْ حَمِيرٍ وَنَصْلِيْهُ حَمِيرٍ ﴿إِنَّ هَذَا لَهُوَ حَقُّ الْيَقِيْنِ ﴾<sup>(٢)</sup> فَسَيَقُّ يَاسِمَ رَبِّكَ الْعَظِيْمَ ﴾ [الواقعة: ٩٦-٨٣].

وهذا التقسيم للخلقة كلها بعد الموت، قسمهم الله إلى هذه الأقسام الثلاثة: إلى مقربين، وأصحاب يمين، وأصحاب شمال، وهم المكذبون الذين كذبوا بها بمحب التصديق به من شرع الله الذي أتى به رسول الله وأنبياؤه، وأقامه ودعا إليه أتباعهم وورثتهم. ولما كان اجتناع الكلمة على سلطان وعلى إمام أمر من أهم الأمور؛ لما في ذلك من نفي الغوضى، وحقن الدماء، وحفظ الأموال والأعراض، وأمن الناس، من أجل أن يؤدوا شعائر الإسلام وهم آمنون مطمئنون؛ بقي النبي ﷺ لم يدفن في وقت وفاته؛ بل بقي إلى أن تمت البيعة لأبي بكر، واجتمع الناس، وأجمعوا على خلافته، فدفن النبي ﷺ ليلاً الأربعاء، وقد توفى يوم الإثنين، وما هو إلا انتقال من حياة الفحش والغم والتعب والنصب إلى الحياة الطيبة المباركة في الرفيق الأعلى في أعلى الجنان، كما ثبت أن النبي ﷺ لما شخص ببصره إلى السماء قال: «اللهم الرفيق الأعلى، اللهم الرفيق الأعلى»<sup>(١)</sup>.

(١) أخرجه البخاري في كتاب الدعوات، باب: دعاء النبي ﷺ: «اللهم الرفيق الأعلى». (٤)، (١٦٢)، (٦٣٤٨). ومسلم في كتاب فضائل الصحابة، باب: فضل عائشة رضي الله عنها (٤/١٨٩٤)، (٨٧).

وأوصى قبل موته بالصلوة و ملكت الأيام<sup>(١)</sup> لأهمية شأن الصلاة في الإسلام.  
وأكمل الله تعالى الأمَّةَ بعد وفاته بخلافة الصَّدِيقِ الْمُسْلِمِ الذي مشى فيها على النهج الذي كان النبي ﷺ يَسُوسُ الأمَّةَ به، وهو كتاب الله، وسُنَّةُ النَّبِيِّ ﷺ، لا يزيد على ذلك، ولا ينقص.

\* \* \*

«ودينه باقٍ، وهذا دينه: لا خير إلا دل الأمَّةَ عليه، ولا شر إلا حذرها منه، والخير الذي دل عليه: التوحيد، وجميع ما يحبه الله ويرضاه، والشر الذي حذرها منه: الشرك وجميع ما يكرهه الله ويأباه، بعنه الله إلى الناس كافة» [١١٦].

### الشرح

[١١٦] وقد بين المؤلف -رحمه الله- بأنَّ دين النبي ﷺ باقٍ، وأنَّه لم يتغير شيء بالنسبة للتکاليف الشرعية على اختلاف أنواعها والأحكام المترتبة.  
فقال المؤلف: «وهذا دينه». يعني: دينه بين أيدينا وبين أظهرنا كمل كما وصفه الله، وهذا الدين ما من خير إلا دل عليه، وما من شر إلا وحذَّر منه.  
وأساس الخير: توحيد الله -تبارك وتعالى في الوهبيته، وربوبيته، وأسمائه وصفاته، ومكملات ذلك بالتقرب إلى الله بكل ما يحبه ويرضاه من الأقوال، والأفعال، والأعمال الظاهرة والباطنة، وبعد كل البعد عن كل ما يُغضنه الله ويأباه من شر الأقوال، والأفعال، والأعمال، والمعتقدات، فهذا دين الله -تبارك وتعالى- الذي ارتضاه لأمَّةَ محمد ﷺ؛ لأنَّ رسالة النبي ﷺ عامةً وشاملة، وليس كغيره من سبقة من الأنبياء والمرسلين الذين كانوا يرسلون إلى أقوامهم خاصةً.

\* \* \*

(١) أخرجه ابن ماجه في كتاب الوصايا، باب: هل أوصى رسول الله ﷺ (٢٦٩٧)، (٩٠٠)، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه (٢١٨٤)، (١٠٩).

وافتراض الله طاعته على جميع النقلين الجن والإنس، والدليل قوله تعالى: ﴿فُلْ  
بَتَأْيَهَا أَنَّاسٌ إِبَّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا﴾ [١١٧].

### الشرح

[١١٧] وهذا العموم والشمول دل عليه قوله تعالى: ﴿فُلْ بَتَأْيَهَا أَنَّاسٌ إِبَّ  
رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا أَلَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ يُحْيِي، وَيُمِيتُ فَقَاءِمُوا  
بِإِلَهِ وَرَسُولِهِ الَّذِي أَلْمَى أَلْمَى يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِمَتِهِ، وَأَتَيْعُوهُ لَعْلَكُمْ تَهْتَدُونَ﴾  
[الأعراف. ١٥٨].

كما دل عليه قوله تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا﴾ [سـ٢٨: ٢٨].  
وغيرها من الآيات في هذا المعنى الجليل.

وقال النبي ﷺ في بيان عموم رسالته: «وبعثت كلنبي إلى قومه خاصة. وبعثت إلى  
الناس عامة»<sup>(١)</sup>.

وقوله ﷺ: «والله لا يسمع بي أحدٌ من هذه الأمة -يهودي أو نصراني ، ثم يموت  
ولم يؤمن بالذي جئت به؛ إلا كان من أصحاب النار»<sup>(٢)</sup>. الحديث.

\* \* \*

«وَكَمَّلَ اللَّهُ بِهِ الدِّينِ، والدليل قوله تعالى: ﴿الَّيْوَمَ أَكَمَّتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ  
نَعْمَيْ وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامَ دِيْنًا﴾ [١١٨].

والدليل على موته ﷺ قوله تعالى: ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُمْ مَيِّتُونَ ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَمَةِ

(١) أخرجه البخاري (١/ ١٨٥)، ومسلم (١/ ٢٧٠).

(٢) سبق تخریجہ (ص ٢٠).

عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِّمُونَ ﴿١١٩﴾ [١١٩].

### الشرح

[١١٨] وقد أورد المؤلف - رحمه الله - الآيات الدالة على عموم الرسالة وشمومها، وعلى كمال الدين كما رأيت.

[١١٩] وأورد الدليل على موت النبي ﷺ، وأنه سنة الله في خلقه التي لا تختلف، حيث قال ﷺ خطاباً لبنيه عليه الصلاة والسلام: ﴿إِنَّكُمْ مَيْتُونَ وَإِنَّهُمْ سَيُؤْتَمُونَ نَمَاء إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عِنْدَ رَبِّكُمْ تَخْتَصِّمُونَ﴾ [الزمر: ٣١-٣٠].

\* \* \*

«الناس إذا ماتوا يبعثون، والدليل قوله تعالى: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاهُمْ وَفِيهَا نُعِيدُهُمْ وَمِنْهَا هُرِجُوكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾ [١٢٠].

وقوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ أَنْبَأَكُمْ مِنَ الْأَرْضِ بِمَا تَأْتِي﴾ ﴿مِنْ يُعِدُكُمْ فِيهَا وَمُهِاجِرُوكُمْ بِمَا تَرَكُوهَا﴾ [١٢١].

وبعد البعث محاسبون ومحزيون بإذن الله، والدليل قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَحْزِرَ إِلَيْهِ الَّذِينَ أَسْتَوْا إِمَّا عَمَلُوا وَلِيَحْزِرَ إِلَيْهِ الَّذِينَ أَحْسَنُوا إِلَيْهِ حُسْنَتِهِ﴾ [١٢٢].

### الشرح

[١٢٠] وأورد الأدلة القرآنية التي تدل على أنَّ الناس إذا ماتوا يبعثون من قبورهم، كقول الله ﷺ: ﴿مِنْهَا خَلَقْنَاهُمْ وَفِيهَا نُعِيدُهُمْ وَمِنْهَا هُرِجُوكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾ [طه: ٥٥]. وهو خطاب للأمة كلها، والضمير في «منها» يعود إلى الأرض، وهو معروف من السياق.

﴿مِنْهَا خَلَقْنَاهُمْ﴾ أي: بخلق أبيكم آدم من تراب.

﴿وَفِيهَا نُعِيدُهُمْ﴾ بعد الموت في قبوركم.

﴿وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾ للبعث والجزاء على الأعمال.

[١٢١] وهكذا قال -تبارك وتعالى- مؤكداً هذا المعنى بآية أخرى: ﴿وَأَنَّهُ نُسْتَكِمُ مِنَ الْأَرْضِ سَبَقَنَا بِعِيَادَتِنَا فِيهَا وَنُخْرِجُكُمْ إِخْرَاجًا﴾. وهي كقوله: ﴿مِنْهَا خَفَقْنَاكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى﴾.

[١٢٢] وأخبر الله -تبارك وتعالى- بأنَّ العباد بعد البعث محاسبون ومحذيون على أعمالهم خيراً وشرها، كما قال عليه السلام: ﴿وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ لِيَجْزِيَ الَّذِينَ أَسْتَوْا بِمَا عَمِلُوا وَلِجَزِيَ الَّذِينَ أَحْسَنُوا بِالْحُسْنَى﴾ [النجم: ٣١].  
ومثلها قول الله -تبارك وتعالى-: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلَنْفَسِهِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَلَعْنَاهُ هُمْ إِلَى رِبِّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾ [الجاثية: ١٥].

ومثلها قول الله -تبارك وتعالى-: ﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ حَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَرَهُ﴾ [الزلزلة: ٨-٧].

\* \* \*

(وَمَنْ كَذَّبَ بِالْبَعْثَ كَفَرَ، والدليل قوله تعالى: ﴿زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يُبَعْثَوْ قُلْ لَكَ وَرَبِّكَ لَتُبَعْثَنَّ ثُمَّ لَتُبَيَّنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾ [١٢٣].

### الشرح

[١٢٣] وأخبر سبحانه أنه إنكار الكفار للبعث والجزاء على الأعمال افتراء منهم على الله، وتکذيب بما جاء به رسول الله -عليه الصلاة والسلام ، وأن ذلك زعم باطل بين الله بطلانه في قوله: ﴿زَعَمَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ لَنْ يُبَعْثَوْ قُلْ لَكَ وَرَبِّكَ لَتُبَعْثَنَّ ثُمَّ لَتُبَيَّنَ بِمَا عَمِلْتُمْ وَذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ﴾ [التغابن: ٧].

وصل إلى الله وسلم على نبينا محمد ..

## الدرس الرابع عشر

«وأرسل الله جميع الرسل مبشرين ومنذرين، والدليل قوله تعالى: ﴿رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ﴾ [١٢٤].

### الشرح

الحمد لله، والصلوة والسلام على رسول الله ..

وبعد:

مضى معنا في الدرس الماضي بيان أنَّ دين الله وَجَلَّ باقٍ بعد وفاة النبي ﷺ ما بقيت الدنيا، وأنه ما من خير إلَّا دلَّ الأمة عليه، ولا شر إلَّا حَذَرَها منه، وأساس الخير: توحيد الله - تبارك وتعالى -، وأصل الشر: عبادة غير الله، أو عبادة غيره معه، وهو الشرك بالله وَجَلَّ، وكل معصية عصي الله بها فهي شر، وكل طاعة تركت بدون عذر؛ فتركها شر كذلك.

كما مضى معنا الأدلة القائمة على عموم وشمول بعثة النبي ﷺ لعالم الإنس وعالم الجن، بدليل قول الله تعالى: ﴿فَلْ يَتَأْتِيهَا النَّاسُ إِلَيْ رَسُولِ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا﴾ [الأعراف: ١٥٨].

وإرسال النبي ﷺ ختمت الرسالات، كما مضى معنا الأدلة على ثبوت موت النبي ﷺ، وأن الناس يموتون، ثم يعيثون ويجرون على أعمالهم خيراً وشرها .  
وموضوع هذا الدرس هو: «إثبات رسالة المرسلين».

حيث قال المؤلف -رحمه الله-:

[١٢٤] «وأرسل الله جميع الرسل مبشرين ومتذرين»: والرسل جميع رسول، والرسول: رجل حر مكلف من بني آدم، أوحى الله إليه بشرع، وأمره بتبلغيه.

\* \* \*

«أو لهم نوح ﷺ» [١٢٥].

### الشرح

[١٢٥] وأول الرسل نوح ﷺ، وقد ثبت عن ابن عباس حفظها: «أنَّ النَّاسَ مِنْ لِدْنِ آدَمَ إِلَى نُوحٍ عَشَرَ قَرُونَ عَلَى الْخَنِيفِيَّةِ السَّمْحَةِ عَلَى التَّوْحِيدِ، حَتَّى نَشَأَ الشَّرْكُ فِي قَوْمٍ نُوحٍ، فَأَرْسَلَ اللَّهُ إِلَيْهِمْ نُوحًا»<sup>(١)</sup>.

فهو أول رسول أرسله الله - تبارك وتعالي -؛ ليذرر قومه خطر الشرك، ويبين لهم معالم التوحيد، ومكث في قومه مدة طويلة وهو يدعوهم إلى الله - تبارك وتعالي -، رغم ما واجه من الصعوبات والعقبات، ومن الإعراض عن دعوته الكريمة الرحيمة، ومع ذلك فكان يدعو إلى الله، كما وصف الله دعوته في آيات بيتات:

منها: قول الله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ أَنْ أَنذِرْ فَوْمَكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيهِمْ عَذَابُ أَلِيمٍ﴾  
 قال يَقُولُ إِنِّي لَكُوْنُ نَذِيرٌ مُّثِينٌ ﴿أَنَّ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَأَنَّقُوهُ وَأَطْبَعُونَ﴾  
 يَغْفِرُ لَكُوْنِكُوْنَ وَيُؤَخِّرُكُوْنَ إِنِّي أَجَلِ مُسَعًّى إِنَّ أَجَلَ اللَّهِ إِذَا جَاءَ لَا يُؤَخِّرُ لَوْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ  
 ﴿قَالَ رَبِّنِي إِنِّي دَعَوْتُ فَوْمِي لِيَلَا  
 فَهَرَأَ﴾ فَهُمْ يَرِدُهُنْ دُعَائِي إِلَّا فِرَارًا<sup>(٢)</sup> وَإِنِّي كُلُّمَا دَعَوْتُهُمْ لِيَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُوْا أَصْبَعَهُمْ فِيَءَادِيمَ  
 وَاسْتَغْشَوْ تِبَاهِهِمْ وَأَصْرَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا أَسْتَكْبَرَا<sup>(٣)</sup> ثُمَّ إِنِّي دَعَوْتُهُمْ جِهَادًا<sup>(٤)</sup> ثُمَّ إِنِّي أَغْلَقْتُهُمْ  
 وَأَسْرَرْتُهُمْ إِسْرَارًا<sup>(٥)</sup> [نوح: ٩-١].

(١) أخرجه البخاري، انظر: فتح الباري (٦٦٩/٩)، (٤٩٢٠)، والطبرى (١٩/٢٥٤). وإعاثة الملهفان (ص ١٩٠)، ومجموع الفتاوى (١٤/٣٦٣).

## طريق الوصول إلى إيضاح ثلاثة الأصول

إلى آخر السورة التي ختمت بها أمره الله - تبارك وتعالى - به من الدعوة على أولئك القوم الذين لم يزدادوا إلا طغياناً وإعراضًا عن دعوة نوح عليه السلام، وإيذاء لشخصه الكريم، فدعا عليهم. كما قصّ الله تعالى ذلك في قوله: ﴿وَقَالَ نُوحٌ رَّبِّنَا لَا نَذَرُ عَلَى الْأَرْضِ مِنْ أَنْكَفِرَنَّ دَيَارًا إِنَّكَ إِنْ تَذَرْهُمْ يُضْلُلُوكُمْ وَلَا يَلِدُرُوكُمْ إِلَّا فَجِرًا كَفَّارًا﴾ [نوح: ٢٦-٢٧].

وكان الحامل له على ذلك: أن الله تعالى قد قال له: ﴿أَنَّهُ لَنْ يُؤْمِنَ مِنْ قَوْمٍ مَّا أَمَنَ فَلَا يَنْتَهِي إِنْ كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾ [هود: ٣٦]. ثم خوفه على العصبة المؤمنة القليلة التي آمنت بدعوته، الذين قال الله تعالى عنهم: ﴿وَمَا أَمَنَ مَعَهُ إِلَّا قَلِيلٌ﴾ [هود: ٤٠].



«وآخرهم محمد عليه السلام، وهو خاتم النبيين» [١٢٦].

### الشرح

[١٢٦] وأخر الرسل والأنبياء محمد عليه السلام، كما قال تعالى: ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَا أَحَدٍ مِّنْ رِجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَحَامِمَ النَّبِيِّنَ وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا﴾ [الأحزاب: ٤٠]. وبين أولهم وأخرهم رسل كرام وأنبياء عظام، ودعاة من أمّة الإسلام، يدعون بدعوة الرسل والأنبياء؛ لثلا يكون للناس حجّة بعد قيام الحجّة عليهم.

وبين الله - تبارك وتعالى - في هذه الآية: ﴿رُسُلًا مُّبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لَثلا يَكُونُ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حَجَّةٌ بَعْدَ أَرْسَلْتُ﴾ [النساء: ١٦٥].

\* بين فيها شيئاً مهماً:

- الشيء الأول: تحديد وظيفة الرسل والأنبياء، وأنها محصورة في البشرة والنذارة.

أما البشرة: فهي لأتباعهم الذين استجابوا لدعوتهم وأمنوا برسالاتهم.

وأما النذارة: فهي لأعداء الله، وأعداء رسله، وأعداء عباده المؤمنين من أعرض عن رسالات الرسول، ودعوة الأنبياء، ونصيحة الناصحين.

وَأَمَّا الشَّيْءُ الثَّانِي: فَإِلَاقَامَةِ الْحَجَّةِ عَلَى مَنْ بَلَغَتْهُ الْحَجَّةُ، وَالْحَجَّةُ هِيَ إِرْسَلُ الرَّسُولِ،  
وَإِنْزَالُ الْكِتَبِ عَلَيْهِمْ؛ لِيُبَيِّنُوا لِلنَّاسِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ -تَبَارَكَ وَتَعَالَى- عَلَيْهِمْ مِنْ كِتَابٍ  
وَحِكْمَةٍ؛ إِذْ إِنَّ الرِّسَالَاتِ الَّتِي أَتَى بِهَا الْمُرْسَلُونَ إِذَا بَيَّنَتْ لِلنَّاسِ، وَدُعِيَ النَّاسُ إِلَيْهَا:  
قَامَتْ عَلَى النَّاسِ الْحَجَّةُ، فَمَنْ اسْتَجَابَ لِدُعَوَةِ الْمُرْسَلِينَ؛ فَهُوَ مِنْ أَتَبَاعِهِمْ حَقًا وَمِنْ  
أُولَاءِ اللَّهِ، وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ دُعَوَةِ الْمُرْسَلِينَ؛ فَقَدْ عَرَّضَ نَفْسَهُ لِأَعْظَمِ الْخَطَرِ وَأَشَدِ الْوَعِيدِ.  
وَيَصُدُّقُ عَلَيْهِ قَوْلُ اللَّهِ وَجَلَّ: ﴿وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَخَسْرَةً﴾ يَوْمَ  
لِقَاءِ مَوْمَعَةِ أَعْمَى﴾ [طه: ١٢٤].

كما يصدق عليه قوله تعالى: ﴿وَمَن يَعْشُ عَن ذِكْرِ الرَّحْمَنِ فَتُفَيَّضُ لَهُ شَيْطَانًا وَهُوَ لَهُ قَرِينٌ﴾  
وَأَعْلَمُهُمْ بِاصْدُورِهِمْ عَنِ السَّبِيلِ وَيَخْسِسُونَ أَنْهُمْ مُهَنَّدُونَ﴾ [الرَّحْمَن: ٣٧-٣٦].

— 1 —

والدليل على أنَّ أوْلَمِ نُوحَ قَوْلَهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْنَاهُ وَأَنَّ الظَّاهِرَ مِنْ بَعْدِهِ﴾ [١٢٧].

الشرح

• • •

«وكل أمة بعث الله إليها رسولاً من نوح إلى محمد يأمرهم بعبادة الله وحده، وينهاهم عن عبادة الطاغوت» [١٢٨].

### الشرح

[١٢٨] وما من أمة من أمم الأرض إلا وخلأ فيها نذير، كما قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا حَلَّ فِيهَا نَذِيرٌ﴾ [فاطر: ٢٤].

والله - تبارك وتعالى - أحكم الحاكمين، وهو أرحم الراحمين، لا يعذب أمة من الأمم حتى يقيم عليها الحجّة الرسالية، كما في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَقَّ بَعْثَ رَسُولًا﴾ [الإسراء: ١٥].

وما كان من فترات بين رسول ورسول تطول مدتھا أو تقصر إلا ويبعث الله - تبارك وتعالى - من أتباع الرسل وأهل التأسي بهم في الدعوة والتبلیغ للرسالة أفراداً من الناس، فإن لم تصل إلى بعض الناس دعوة الرسل من رسول، أو نبی، أو من يدعو بدعاوة الرسل والأنبياء؛ فهذا يعتبر من أهل الفترة، وأهل الفترة ومن في حكمهم لهم يوم القيمة معاملة جاءت بها النصوص من أنهم يمتحنون في عرصات القيمة، فالمطیع في الجنة، والعاصي في النار.

ومنها ما رواه الإمام أحمد وغيره من حديث الأسود بن سريع<sup>(١)</sup>: أن النبي تبارك وتعالى قال: «أربعة يختجون يوم القيمة: رجل أصم لا يسمع، ورجل هرم، ورجل أحق، ورجل مات في الفترة.

وأما الأصم فيقول: رب لقد جاء الإسلام وأنا ما أسمع شيئاً.

(١) الأسود بن سريع -فتح السين- التميمي السعدي: صحابي نزل البصرة، ومات في أيام الجمل، وقيل: سنة اثنين وأربعين، التقریب (١٠١/٥٠١).

وأما الأحق فيقول: رب لقد جاء الإسلام والصبيان يخذلونني بالبعر.

وأما الم Horm فيقول: رب لقد جاء الإسلام وما أعقل.

وأما الذي في الفترة فيقول: رب ما أتاني رسول.

فيأخذ موافقهم ليطعنـه، فيرسل إليـهم رسولاً أن ادخلوا النار، فوالـذي نفسي بيـده، لو دخلـوها لـكانت عـليـهم بـرـداً وـسلامـاً». ولـهذا الحديث طـرق وـشوـاهـد يـكونـ بها من قـسمـ المـقـبـولـ، كـما قـرـرـ ذلك ابنـ الـقيـمـ -ـرحمـهـ اللهـ- فيـ كتابـ «طـريقـ الـهـجرـتـينـ وـبابـ السـعـادـتـينـ»<sup>(١)</sup>.

وكـلـ رسـولـ منـ الرـسـلـ وكـلـ نـبـيـ منـ الـأـنـبـيـاءـ يـبدأـ دـعـوـتـهـ وـيـنـادـيـ قـومـهـ إـلـىـ تـوـحـيدـ اللهـ، وـتـرـكـ الشـرـكـ، وـالـبـراءـةـ مـنـ أـهـلـهـ؛ وـلـهـذاـ تـجـدـ فـيـ الـآـيـاتـ الـقـرـآنـيـةـ الـتـيـ قـصـرـ اللهـ فـيـهاـ دـعـوـةـ الرـسـلـ وـالـأـنـبـيـاءـ أـنـ كـلـ وـاحـدـ مـنـهـ يـقـولـ لـقـومـهـ: ﴿يَقُولُونَ أَعْبُدُو أَنَّهُ مَا كُمْتُ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ﴾ [الأعراف: ٥٩]. وـهـوـ أـمـرـ بـعـبـادـةـ اللهـ وـحـدـهـ، وـنـبـيـ عنـ الإـشـراكـ بـالـلـهـ يـعـلـلـ.



«والـدـلـيلـ قولـهـ تعـالـىـ: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فـي كـلـ أـمـةـ رـسـوـلاً أـنـ يـأـبـدـوـ أـنـهـ وـاجـتـبـيـوـ أـلـطـاغـوتـ﴾ [١٢٩]. وافتـرضـ اللهـ عـلـىـ جـمـيعـ العـبـادـ الـكـفـرـ بـالـطـاغـوتـ، وـالـإـيمـانـ بـالـلـهـ».

### الشرح

[١٢٩] وقد بيـنـ اللهـ يـعـلـلـ ذلكـ بيـانـاـ عـامـاـ فيـ قولـهـ: ﴿وَلَقَدْ بَعَثْنَا فـي كـلـ أـمـةـ رـسـوـلاً أـنـ يـأـبـدـوـ أـنـهـ وـاجـتـبـيـوـ أـلـطـاغـوتـ﴾ [الـتـحـلـ: ٣٦]. وـكـلـ منـ أدـوـاتـ الـعـمـومـ. ثـمـ بيـنـ دـعـوـةـ الرـسـلـ التـيـ يـبدأـ بـهـ قـومـهـ، فـقالـ: ﴿أـنـ يـأـبـدـوـ أـنـهـ وـاجـتـبـيـوـ أـلـطـاغـوتـ﴾. يـأـمـرـهـ بـعـبـادـةـ اللهـ وـحـدـهـ؛ لـأـنـهـ الـمـسـتـحـقـ لـذـلـكـ، وـيـخـذـرـهـ مـنـ عـبـادـةـ الـطـاغـوتـ

التي هي عبادة غير الله بِعْدَهُ، أو عبادة غيره معه.

وهذه الجملة: «أَرَيْتَ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنَبُوا الظَّاغُوتَ». هي معنى «لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ»، ولا يتم توحيد عبد وإيمانه حتى يضيف إلى إيمانه بالله الكفر بالطاغوت؛ ولذا قال الله تعالى: «فَمَنْ يَكْثُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْغُرْوَةِ الْوُقْنَ لَا يُفْسَدُ لَهُ» [آل بقرة: ٢٥٦].

\* \* \*

«قال ابن القيم - رحمه الله -: الطاغوت: ما تجاوز به العبد حده من: معبد، أو متبع، أو مطاع» [١٣٠].

### الشرح

[١٣٠] وذكر ابن القيم - رحمه الله - معنى الطاغوت، وقد اختلف العلماء - رحهم الله - في معنى هذه الكلمة، فمنهم من يفسر الطاغوت بالشيطان، ومنهم من يفسره بالساحر أو الكاهن<sup>(١)</sup>، وتفسير ابن القيم له أعم وأشمل، حيث قال - رحمه الله -: «معنى الطاغوت: ما تجاوز به العبد حده من: معبد، أو متبع، أو مطاع».

فهذا يعتبر تجاوزاً بمعنى أنه ترك عبادة الله، وتجاوزها إلى الحرام وإلى المحظور: من «معبد»: من المعبودات الباطلة على اختلاف أنواعها. أو «متبع»: دعا إلى باطل، فاتبعه الناس على باطله، سواءً كان ذلك المتبع دعا إلى شرك، أو إلى بدعة، أو إلى فواحش وكبائر. أو «مطاع»: دعا الناس إلى الباطل فأطاعوه.

وكل هذه الأمور فيها تجاوز وخروج عن محيط الحق إلى الباطل.

(١) كما ورد ذلك عن: عكرمة، وأبي العالية، ومجاحد، ومالك بن أنس. انظر: الدر المنشور (١/ ٥٨٤).

والطاغوت: يُجمَع على طواغيت، وذكر المؤلف - رحمه الله - رءوس الطواغيت

أي: أئمَّة الطواغيت وقادتهم إلى النار - فأولهم:

\* \* \*

«والطاغيت كثيرون، رءوسهم خمسة: إيليس - لعنه الله -» [١٣١].

### الشرح

[١٣١] إيليس - لعنه الله -: وهو الذي أخرج الآبوبين من الجنة بالغرور والمكر والخداع، واشتهر بذلك، وعرف به، ونادى الله تعالى المؤمنين أجمعين، وحدَّرُهم من اتباعه، كما في قول الله تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّبِعُوا حُطُونَ الشَّيْطَانِ وَمَن يَتَّبِعْ حُطُونَ الشَّيْطَانِ فَإِنَّهُ يَأْمُرُ بِالْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ [النور: ٢١]. فهو يدعوه إلى كل فحشاء، وإلى كل منكر.

وذكر الله - تبارك وتعالى - خبره وقصته في يوم القيمة، يوم يعلن براءته من اتبعه، حيث قال الله تعالى: ﴿وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الْأَمْرُ إِنَّ اللَّهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الْحَقِّ وَوَعَدْنَاكُمْ فَأَخْلَفْنَاكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَنٍ إِلَّا أَنْ دَعَوْنَا فَاسْتَجَبْنَا لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلَوْمُوا أَنفُسَكُمْ مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ وَمَا أَنْتُ بِمُصْرِخِكُمْ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشَرَّكُتُمُونِ مِنْ قَبْلِ إِنَّ الظَّالِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [ابراهيم: ٢٢].

وهذه براءة يعلنها في الوقت الذي لا يغنى عن نفسه شيئاً، ولا يغنى عن اتباعه كذلك شيئاً من عذاب الله، حيث يقول: ﴿مَا أَنَا بِمُصْرِخِكُمْ﴾. أي: لست بمنفذ لكم، ولا نخرج لكم من النار، ولست بمنفذين لي من النار، بل الكل فيها، كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّا كُلُّنَا فِيهَا﴾. إخبار عن الأتباع والمتبعين: ﴿إِنَّا كُلُّنَا فِيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعَبْدَادِ﴾ [غافر: ٤٨].

\* \* \*

«وَمَنْ عُبْدٌ وَهُوَ رَاضٍ» [١٣٢].

[١٣٢] ومن الطواغيت من عُبدٌ وَهُوَ رَاضٍ: عبده الناس، طلبوها منه ما لا يُطلب إلاً من الله، من: دعوة، واستغاثة، ورجاء جلب مصلحة، أو دفع ضرٍّ، مما لا يقدر عليه إلاً الله، وهو راضٍ، قد جَعَلَ نفسه إلهًا؛ فهو طاغوت.



«وَمَنْ دَعَا النَّاسَ إِلَى عِبَادَةِ نَفْسِهِ» [١٣٣].

### الشرح

[١٣٣] والثالث: من دعا الناس إلى عبادة نفسه: إماً بلسان الحال، أو بلسان المقال، أي: إماً أنه قال لهم: أنا أملك شيئاً من جلب المنافع ودفع المضار، وجلب الخير ودفع السوء، وإغاثة الملهوف، وتفریج الكربات، وإنجاب الولد، وإدرار الرزق، وما عليكم إلا أن تقربوا القرابين، وتتوجهوا إلى بطلباتكم. فهذا دعَا الناس إلى عبادة نفسه، فهو أعظم جرمًا؛ فيعتبر رأساً في دعوة الشيطان ومخالفة الرحمن.



«وَمَنْ أَدْعَى شَيْئًا مِنْ عِلْمِ الْغَيْبِ» [١٣٤].

[١٣٤] والرابع: من أدعى شيئاً من علم الغيب: بحيث يدّعى بأنه يعلم ما في المستقبل، أو يعلم مكان الصَّالَة، أو يعلم ما سيكون غداً، أو في العام القادم، أو في اللحظة القادمة؛ فهو كاذب في ذلك كله، وطاغوت من الطواغيت الذين لعنهم الله وأخزاهم، وجعلهم أئمَّةً يَدْعُونَ إلى النار، ويوم القيامة لا يُنصرون.



«وَمَنْ حَكَمَ بِغَيْرِ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ [١٣٥]. وَالدَّلِيلُ قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ بَيَّنَ الْأَرْسَلَدُ مِنَ الْغَيْرِ فَمَنْ يَكْفُرُ بِالظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعِرْوَةِ الْوُثْقَى لَا تَنْفِصَامَ لَهُ وَاللَّهُ سَيِّعُ عَلَيْهِ﴾ [البقرة: ٢٥٦]. وهذا هو معنى: لا إله إلا الله».

### الشرح

[١٣٥] ومن حكم بغير ما أنزل الله: وهو القسم الخامس من رءوس الطواغيت؛ لأنَّ الله يَعِظُ كلف الخليقة بالحكم بما أنزل الله من كتاب وسنة، فإذا تحاكم الناس إلى غير شرع الله يَعِظُهُ، واعتبروا ذلك تشريعاً لهم، واعتبروه نافعاً وخداماً لصالحهم، وأتهموا شرع الله بِعَذَابٍ بالجور والقسوة، أو عدم الملاعنة لزمنهم وأوضاعهم؛ فلا غرابة أن يكونوا من الطواغيت.

وقد فصل العلماء -رحمهم الله- القول في الحكم على مَنْ حكم بغير ما أنزل الله، فقال ابن عباس رضي الله عنهما: قوله: «وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكُفَّارُونَ» [المائدة: ٤٤]. قال: «مَنْ جَحَدَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ؛ فَقَدْ كَفَرَ، وَمَنْ أَقَرَّ بِهِ، وَلَمْ يَحْكُمْ؛ فَهُوَ ظَالِمٌ فاسقٌ»<sup>(١)</sup>.

وهذا لا شك في كفره إذا جحد حكم ما أنزل الله، أو رأى أنَّ ما حكم به من أحكام البشر أفضل وأنفع من حكم الله، أو رأى أنَّ حكم الله وحكم غيره في المنزلة سواء؛ فهذا كُفر صريح يخرج من ملة الإسلام بعد إقامة الحجَّة على القائل به، ومثل ذلك من يلغى الشريعة الإسلامية، ويُعطّل أحكامها ومحاكمها، ويختار بدليلاً عنها القوانين الوضعية بالبشرية؛ مؤثراً لها ومستحسنًا، راغباً عن شريعة رب العالمين، فلا شك في كفره الكفر المخرج من الملة.

(١) رواه ابن جرير الطبراني في تفسيره (٤/٥٩٧)، (٢٠٦٨).

وأماماً إن حكم حاكم بغير ما أنزل الله مع إيمانه بما أنزل الله، وبما جاء به رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ. وهو غير مستحل لذلک، وإنما يرى بأنه ارتكب خطأ؛ فهذا يعتبر صاحب كبيرة من كبار الذنوب، أو صاحب كفر عملي، كما فصل ذلك أهل العلم -رحمهم الله-.

إذن: فالآلية الكريمة: ﴿وَمَنْ لَئِنْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ﴾ [المائدة: ٤٤].

ومثلها الآياتان اللتان بعدها: ﴿وَمَنْ لَئِنْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ﴾ [المائدة: ٤٥]. ﴿وَمَنْ لَئِنْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَسِيْحُونَ﴾ [المائدة: ٤٧]. هذه ينبغي أن يعرف ما دلت عليه من الأحكام بالتفصيل، وذلك بالرجوع إلى كتب التفسير كـ: تفسير الإمام ابن جرير، وابن كثير، وغيرهما من المفسرين من هو على منهج السلف، وإلى ما أفتى به هيئة كبار العلماء في موضوع ظاهرة الإرجاء<sup>(١)</sup>.

وقد ختم المؤلف -رحمه الله- هذه الأصول الثلاثة التي هي أصول الإسلام بحق.

\* \* \*

«وفي الحديث: «رأس الأمر الإسلام ...» [١٣٦].

## الشرح

[١٣٦] قوله: «رأس الأمر الإسلام»: لأنه أول شيء دعا إليه النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إلى الإسلام، الذي هو الاستسلام والخضوع والانقياد لله عَزَّ وَجَلَّ بالطاعة، وللنرسول -عليه الصلاة والسلام- بالتابعية، وفي حديث جبريل صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمَاعَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ دِينَنا<sup>(٢)</sup>. أول مرتبة من المراتب التي ذكرها النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: الإسلام وأركانه، فلا غرابة أن يكون رأساً في الأمر؛ إذ

(١) برقم (٢١١٥٤)، وتاريخ (٢٤/١٠/١٤٢٠).

(٢) سبق تخربيه (ص ١٠٦).

بإسلام يعصم الدم، ويعصم المال، ويُعصم العرض، ويكون لصاحب الحقوق الإسلامية، والحقوق الإيمانية.



«عموده الصلاة» [١٣٧].

### الشرح

[١٣٧] «عموده الصلاة: وذلك لأهميتها؛ إذ إنها أول فريضة فرضت بعد دعوة النبي ﷺ إلى حقيقة الإسلام والإيمان، حيث سبق معنا<sup>(١)</sup> بأن النبي ﷺ دعا عشر سنين قبل أن يُرَجَّعَ به إلى النساء، وفُرِضَتْ عليه الصلوات الخمس، وصلى في مكة ثلاث سنين ركعتين ركعتين، حتى قدم المدينة، فأقررت صلاة السَّفَرَ، وأتمت صلاة الحضر، وبعد ذلك تتبع ذلك الفرائض والأحكام.



«وذروة سِنَامِهِ الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ» [١٣٨]. والله أعلم».

### الشرح

[١٣٨] «وذروة سِنَامِهِ الْجَهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِمَا تَحْمِلُ كُلُّمَةِ الْجَهَادِ مِنْ مَعْنَى: جَهَادُ النَّفْسِ، وَجَهَادُ الشَّيْطَانِ وَالْمَوْيِ، وَجَهَادُ الْكُفَّارِ الصَّرَحَاءِ، وَجَهَادُ الْمَنَافِقِينَ بِالْكُلِّمَةِ وَالْبَيْانِ، وَجَهَادُ أَهْلِ الْبَدْعِ بِإِقَامَةِ الْحَجَّةِ عَلَيْهِمْ، وَجَهَادُ أَهْلِ الْكَبَائِرِ وَالْفَوَاحِشِ حَتَّى يَرْتَدُّوْا عَنْهَا».

(١) في (ص ١٠٩).

هذه كلها أنواع من الجهاد الذي على البال، أيضاً أن يبذل الجهد في طلب العلم، والتوسيع فيه، والعمل على نشره؛ ابتناء مرضاه الله؛ أنه ضرب من ضروب الجهاد، بل قد يكون أفعى وأقوم من الجهاد في المعارك؛ وما ذلك إلا لأنه به يتبيان الحق من الباطل، والخير من الشر، والتوحيد من الشرك، ولا يحصل ذلك إلا بالفقه في الدين، ولا يبين ذلك إلا العلماء، ولا يمكن للناس أن يكونوا علماء؛ إلا إذا بذلوا جهودهم في تحصيل العلم بالله وبيانه.

وقد أشار الله تعالى إلى هذا في قوله - تبارك وتعالى -: **﴿فَلَوْلَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِّنْهُمْ طَائِفَةٌ لِتَسْقِفُهُوا فِي الدِّينِ وَلَيُنْذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ﴾** [التوبه: ١٢٢].

إذن؛ فطلب العلم جهاد وأبيها جهاد؛ لأنَّ فيه إنقاذاً للنفس من الجهل، وحراسة للعقيدة التي لا تخرس إلا بالعلم؛ ولأنَّ في العلم نشراً له؛ لتحيا الأرواح، وتحيا القلوب، ولا يمكن لها ذلك إلا بواسطة العلماء، الذين لا يمكن أن يحرزوا هذا اللقب إلا إذا بذلوا جهودهم، وعكفوا على كتب العلم وعلى أشيائمه مدة ليست بالملة القصيرة، وإنما هي مدة طويلة جدًا، لا يكون لها نهاية حتى يأتي اليقين من الله - تبارك وتعالى -، وطالب العلم في طلبه ومستمر في جهاده؛ ابتناء وجه الله والمدار الآخرة، والله تعالى لا يضيع أجر من أحسن عملاً.

وصلى الله على نبينا محمد، وعلى آله وصحبه وسلم تسليماً كثيراً ...



الفَهْرِسُ

## فهرس الموضوعات

|     |                                                                 |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| ٥   | مقدمة فضيلة الشيخ العلامة زيد المدخل                            |
| ٦   | مقدمة المعلق                                                    |
| ١٠  | ترجمة موجزة لمؤلف المتن الإمام محمد بن عبد الوهاب - رحمه الله - |
|     | ترجمة موجزة لشرح هذا المتن «الأصول الثلاثة» فضيلة الشيخ :       |
| ١٢  | زيد بن محمد بن هادي المدخل                                      |
| ١٤  | الدرس الأول                                                     |
| ٢٩  | الدرس الثاني                                                    |
| ٤٢  | الدرس الثالث                                                    |
| ٥٤  | الدرس الرابع                                                    |
| ٧٠  | الدرس الخامس                                                    |
| ٩٠  | الدرس السادس                                                    |
| ١٠٥ | الدرس السابع                                                    |
| ١١٨ | الدرس الثامن                                                    |
| ١٣٣ | الدرس التاسع                                                    |
| ١٤٧ | الدرس العاشر                                                    |
| ١٥٨ | الدرس الحادي عشر                                                |
| ١٧٦ | الدرس الثاني عشر                                                |

|          |                  |
|----------|------------------|
| ١٩١..... | الدرس الثالث عشر |
| ٢٠٠..... | الدرس الرابع عشر |
| ٢١٥..... | فهرس الموضوعات   |





ردمك : 978-9961-943-66-1

